La Bible en Arabie

Introduction

Tous ceux qui ont lu le Coran savent que le livre sacré de l'islam entretient une
relation étroite avec la Bible. Comme chacun sait, le Coran reprend a son compte les
principaux narratifs et doctrines bibliques. De plus, le texte coranique parle de
nombreuses fois de «la Torah et I'Evangile » (at-Tawrdh wa al-Injil), qui sont
présentés comme les précédentes révélations dont il entend prendre la suite. A ce titre,
certains historiens ont parlé du Coran comme d’une « édition tronquée de la Bible »,
ou encore d'une Bible apocryphe en arabez. Si le « sous-texte » biblique du Coran est
indéniable3, plusieurs questions viennent immédiatement a I’esprit : comment le ou les
rédacteurs du Coran eurent-ils connaissance des récits bibliques ? Ces connaissances
émanent-elles d’'une tradition orale, d’un texte écrit ou des deux a la fois ? Les textes
de la Bible circulaient-ils en Arabie, et plus spécifiquement dans les milieux
producteurs du Coran ? Si oui, quelle en était la langue ? Existait-il, a 'époque du
Prophete, une version arabe de la Bible ? Le présent article, premier d’'une longue série
sur le rapport entre le Coran et les Ecritures bibliques, vise a apporter quelques
éléments de réponse a certaines des questions que nous venons de soulever. En
particulier, on tachera de déterminer si, oui ou non, la Bible avait été traduite en arabe
avant Iislam.

Juifs et chrétiens dans I’Arabie préislamique

Pour répondre a la question, il faut d’abord se demander dans quelle mesure la
pénétration du judaisme et du christianisme chez les Arabes était importante avant
Iislam. Faire un panorama complet de la situation religieuse en Arabie dépasserait
largement le cadre du présent article. On se contentera donc ici de quelques bréves
remarques quon ne manquera pas de compléter dans de futures publications.
L’époque n’est plus ou les historiens se contentaient de reprendre, avec une certaine
naiveté, les données traditionnelles islamiques qui présentent I’Arabie comme le
dernier refuge de l'idolatrie. Les fouilles épigraphiques et archéologiques menées
depuis plusieurs décennies montrent en effet que le monothéisme juif et chrétien était
bien établi dans la péninsule arabe. La présence juive, tout d’abord, remonte a
plusieurs siecles avant I'islam. En Arabie du Sud, 'antique royaume de Himyar se

t Louis Massignon, Les trois prieres dAbraham, Le Cerf, 1997, p. 89.

2 Stephen Shoemaker, « A New Arabic Apocryphon from Late Antiquity: The Qur’an », in Mette
Bjerregaard Mortensen et al. (éds.), The Study of Islamic Origins: New Perspectives and Contexts, De
Gruyter, 2021, pp. 29-44-.

3 Voir Gabriel S. Reynolds, The Qur’an and Its Biblical Subtext, Routledge, 2008.



convertit des le 4¢ siecle a un monothéisme « judaisant »4. En dehors du Yémen, de
nombreuses tribus juives s’étaient établies a divers endroits de la péninsule. Selon les
sources musulmanes, l'oasis de Yathrib (la future Médine) abritait également plusieurs
tribus juives, bien que cette affirmation soit contestée par plusieurs historiens qui
soulignent 'absence de preuves extérieuress.

La présence chrétienne en Arabie est elle aussi bien attestée. On peut mentionner
tout d’abord le cas des Ghassanides, au nord de la péninsule, dont la conversion
remonte au moins au 6¢ siecle. Plus a l'est, la tribu des Lakhmides constitue I'un des
principaux terreaux de la chrétienté arabe préislamique. Al-Hira, la capitale du
royaume lakhmide, bénéficie en effet d'un immense prestige di a ses nombreux
monasteres et a son école de théologie”. Dans la région de Beth Qatraye, qui correspond
a l'actuel Qatar, la pénétration du christianisme est également confirmée par des
excavations ayant mis au jour de nombreux vestiges chrétiens8. La ville de Najran
comportait une importante communauté chrétienne, qui sera victime en 523 de
persécutions de la part des rois yéméniteso. La question de la christianisation du
Hedjaz, en particulier de Médine et de La Mecque, est quant a elle sujette a débat chez
les historiens — débat sur lequel nous ne reviendrons pas ici. Les données
traditionnelles islamiques affirment que des chrétiens vivaient dans la région, a I'instar
de Waraqa ibn Nawfal, qui aurait été I'oncle de Khadidja, la premiere épouse du
Prophete. Quelques rares inscriptions permettent de corroborer une présence
chrétienne dans les environs de La Mecque, et il est méme possible que la Ka’ba ait fait
office d’église avant lI'islamc. Néanmoins, faute de preuves suffisantes, ’hypothese
d’'une communauté chrétienne organisée dans la région du Hedjaz parait tres
improbablel. Enfin, on mentionnera le cas des Arabes chrétiens installés en dehors de

4 On renverra notamment aux nombreux travaux de Christian Julien Robin. Pour une bonne synthese,
voir I'ouvrage collectif qu’il a dirigé, Le judaisme de UArabie antique : Actes du Colloque de Jérusalem,
Brepols, 2015.

5 Michael E. Pregill, « From the Mishnah to Muhammad: Jewish Traditions of Late Antiquity and the
Composition of the Qur’an », Studies in Late Antiquity, vol. 7 (4), p. 520 ; Gabriel Said Reynolds, On the
Qur'anic Accusation of Scriptural Falsification (tahrif) and Christian Anti-Jewish Polemic », Journal of
the American Oriental Society, vol. 103 (2), p. 201.

6 Jack B. Tannous, « Arabic as Christian Language and Arabic as the Language of Christians », in Ayman
S. Ibrahim (éd.), Medieval Encounters: Arabic-speaking Christians and Islam, Gorgias Press, 2022,
p.7.

7 Toral-Niehoff, « The ‘Ibad of al-Hira: An Arab Christian community in late antique Iraq,” in Angelika
Neuwirth, Nicolai Sinai and Michael Marx (éds.), The Qur’an in context: Historical and literary
investigations into the Qur’anic milieu, Leiden: Brill, 2009, pp. 323—348.

8 On notera que la prédominance du christianisme dans cette partie de la péninsule subsista pendant
plusieurs siécles encore apres I'islam. Voir a ce sujet Robert Carter, « Christianity in the Gulf after the
Coming of Islam: redating the Churches and Monasteries of Bet Qatraye », in Christian Julien Robin &
Jérémie Schiettecatte, Les préludes de lislam. Ruptures et continuités des civilisations du Proche-
Orient, de UAfrique orientale, de U'Arabie et de U'Inde a la veille de I'Islam, De Boccard, 2013, pp. 311-
330.

9 Sur les chrétiens de Najran, voir en particulier Christian Julien Robin, Najran en Arabie — la ville des
200 martyrs chrétiens, Brill, 2025.

10 Jan M. F. van Reeth, « Ville céleste, ville sainte, ville idéale dans la tradition musulmane », in Christian
Cannuyer (éd.), Décrire, nommer ou réver. Les lieux en Orient, Acta Orientalia Belgica 24, 2011, pp.
121-131.

1 Voir Stephen J. Shoemaker, Creating the Qur’an: A Historical-Critical Study, University of California
Press, 2022, pp. 245-254.



la péninsule stricto sensu, notamment en Palestine, mais également en Irak, en Syrie
ou encore dans la région de haute-Mésopotamie appelée al-Jazira (« I'ile):2.

Ce rapide tour d’horizon montre qu’a la veille de I'islam, le monothéisme, et le
christianisme en particulier, s’était fortement répandu en Arabie au point de devenir
majoritaire!3. Bien que cela ne réponde pas totalement aux questions soulevées en
introduction, plusieurs pistes intéressantes commencent a se dessiner. En effet, s’il y
avait des chrétiens en Arabie, et a fortiori s’il y avait des églises et des monasteres, cela
signifie que la Bible était présente elle aussi, sous quelque forme que ce soit. Cela nous
amene a une autre question : existait-il une traduction de la Bible en arabe avant
I’avenement de l'islam ?

Une Bible en arabe avant ’islam ? Un débat.

La rapide expansion du christianisme a rendu nécessaire de traduire la Bible dans
des langues qui n’étaient pas celles des textes originaux!4. Dés les premiers siecles, on
voit fleurir ainsi de nombreuses traductions en araméen, en copte, en éthiopien, en
latin, en syriaque, etc. A 'époque de Muhammad, la Bible était lue au Proche-Orient
principalement en grec et en syriaque. Les juifs avaient traduit la Bible hébraique tout
d’abord en grec, au 3¢ siecle av. J.-C., puis en araméen a travers les Targums, qui sont
en réalité des traductions commentées des Ecritures. Vers 150, une premiére
traduction de la Bible hébraique en syriaque fait son apparition. Cest a la méme
époque que le Nouveau Testament est également traduit en syriaque. Tatien (m. 180),
un théologien d’origine assyrienne, prend l'initiative de créer un Evangile unique a
partir des quatre Evangiles. Bien que cette version harmonisée des Evangiles ait été
condamnée par I'Eglise, elle demeura populaire au sein des églises orientales. Certains
historiens ont méme avancé que 'emploi par le Coran du singulier pour désigner
« VEvangile » (al-injil) pourrait provenir du fait que le ou les auteurs coraniques
utilisaient spécifiquement cette version des Evangiles's. Une autre traduction syriaque,
plus officielle, est faite au 3¢ siecle, dont on possede plusieurs manuscrits datant des 4¢
et 5¢ siecles!0,

Il convient ici de prendre en compte la situation linguistique de 1’Arabie, qui se
caractérisait a I'’époque par le multilinguisme?7. Plusieurs études ont montré que les

12 Jack B. Tannous, art. cit., p. 5.

13 En attendant d’y revenir plus en détail dans de futures publications, nous renvoyons le lecteur evrs
deux monographies récentes qui constituent d’excellentes synthéses sur le sujet : Gabriel S. Reynolds,
Christianity and the Qur’an, The Rise of Islam in Christian Arabia, Yale University Press, 2025 ; Ilkka
Lindstedt, Muhammad and His Followers in Context: The Religious Map of Late Antique Arabia, Brill,
2023.

14 Sur les traductions de la Bible, voir Lamin O. Sanneh, Translating the Message: The Missionary
Impact on Culture, Orbis Books, 1989.

15 Voir par exemple Jan M. F. Van Reeth, « L’Evangile du Prophéte », Acta Orientalia Belgica 3, 2004,
pp. 156—74.

16 Bas ter Haar Romeny, « Bible (General) », in Sebastian P. Brock et al. (éds.), Gorgias Encyclopedic
Dictionary of the Syriac Heritage, Gorgias Press, 2011, p. 75.

17 Michael C. A. MacDonald, « Reflections on the linguistic map of pre-Islamic Arabia », Arabian
archeology and epigraphy, vol. 11, pp. 28-79.



Arabes préislamiques utilisaient couramment le grec, comme en témoignent de
nombreuses inscriptions mises au jour dans la péninsule:8. Le grec est en effet la langue
officielle de 'empire byzantin, et utilisé dans tout le Proche-Orient notamment dans le
domaine commercial. S’agissant du syriaque, les attestations en Arabie sont moins
nombreuses, mais des indices suggerent quune partie des Arabes comprenaient la
langue, en tout cas parmi le clergé. Comme le rappelle Muriel Debié, une partie du
clergé arabe était d’origine syrienne'9, et I'on a par ailleurs conservé trace de
nombreuses correspondances entre les communautés chrétiennes du Yémen et des
auteurs syriaques. Toujours au Yémen, Christian Robin signale ’existence de plusieurs
inscriptions syriaques2°, ce qui permet de confirmer la bonne pénétration du
christianisme en Arabie. Sans méme présumer de I'existence d'une version arabe de la
Bible, on peut donc affirmer qu'une partie non négligeable des Arabes chrétiens, en
tout cas parmi les lettrés, pouvait accéder aux Ecritures bibliques en grec et en
syriaque. A ce propos, plusieurs études ont démontré que le Coran dépend
spécifiquement des versions syriaques des Evangiles2!, ce qui nous permet d’établir
avec certitude que ces versions circulaient dans les milieux producteurs du Coran.

En dehors des versions grecques et syriaques de la Bible, existait-il une version
proprement arabe des Ecritures ? La question suscite le débat chez les historiens, et
aucun consensus ne s’est dégagé a ’heure actuelle. Le débat a été inauguré il y a pres
d’un siecle par le savant allemand Anton Baumstark, qui fut le premier a défendre la
thése que les Evangiles avaient été traduits en arabe avant l'islam. Cette traduction
aurait été produite dans 'une des deux grandes métropoles du christianisme arabe,
Sergiopolis et al-Hira22. Sa démonstration repose principalement sur un examen de
certains manuscrits arabes des textes évangéliques. Ces manuscrits contiennent des
en-tétes qui divisent les Evangiles en sections pour les célébrations. Mais Baumstark
remarque un détail intéressant : la division est faite en suivant un calendrier liturgique
jérusalémite ancien, qui ignore certaines innovations byzantines introduites apreés les
conquétes islamiques. Baumstark en conclut que ces manuscrits, bien que tardifs, ne
seraient que des copies d'une traduction remontant a une période plus lointaine ou
I’ancien calendrier était toujours en vigueur.

Plus récemment, Hikmat Kashouh a défendu a son tour I'existence d’Evangiles en
arabe antérieurs a l'islam. Sa thése repose sur I'analyse de 210 manuscrits des
Evangiles produits en arabe au début de la période médiévale. Bien que ces manuscrits
aient été rédigés apres l'islam, ’auteur apporte la démonstration qu’ils remontent a un

18 Voir par exemple Ali Al-Manaser & Jérome Norris, « The Harrah’s epigraphic heritage: new safaitic
inscriptions from the Black Desert in north-eastern Jordan and a Greek inscription referring to Zeus
Kyrios », Levant, vol. 54 (3), pp. 430-443.

19 Muriel Debié, « Les controverses miaphysites en Arabie et le Coran », in Flavia Ruani (éd.), Les
controverses religieuses en syriaque, De Gruyter, 2016, p. 143.

20 Christian Julien Robin, Najran en Arabie, op. cit., p. 261.

21 I’étude la mieux documentée est celle ’Emran El-Bawawi, The Qur'an and the Aramaic Gospel
Traditions, Routledge, 2013.

22 Anton Baumstark, « Das Problem eines vorislamischen christlich-kirchlichen Schrifttums in ara-
bischer Sprache », Islamica, vol. 4, pp. 562-575 ; idem, « Die sonntégliche evangelienlesung im vor-
byzantinischen Jerusalem », Byzantinische Zeitschrift, vol. 30, pp. 350-359.



ou plusieurs archétypes dont la composition pourrait remonter au 6¢ siecle. En
particulier, Hikmat Kashouh a procédé a I'examen du manuscrit Vaticanus Arabicus
13, qui constitue le plus ancien témoin matériel d'un texte biblique en langue arabe. Ce
manuscrit comporte une partie des Evangiles et des lettres de Paul, et a été rédigé aux
alentours de 800 au monastere de Mar Saba, dans le désert de Judée=3.

g— , g |
R . o / =~
Wt Aulsn, o
D laad gl 4 oXs Ll lpeas 7 el i Al L e )
ol sl Lelaggdlundsl oLy Lt ‘ J,.Amx;,;x,_x..u,y,.umm4
Shilas s Lol Loyt Db LAl v
#J.;g,l,ux,alxt_;L;v:_.t;&l,,ya‘b( IR sl esldgs
'ﬂ‘: )-,,J,'L)ulh\,ll-hil;&é)“""‘( u»"g*,,pv..ﬂl”u"l‘“fb‘l"lidl’
»\j‘uzf__'gy B T ot Lol A s L it
e e il Sldibes Yadeho N gl bt Jusib, Joodl
b alro ol ST S bl e

AN Il o o b Y Ve Ll
VL sl e e Ll
S e L e Y

o AN 3 A o 27kt bl A 0
P e A

e R 197 A R L e
o bh;t.!,:,;ﬁﬁ#.lﬁ;ﬂ (S| S T B T
R z S T T Ty S
AT b Lol -‘.,r}.'w
L Spsamtt T T %) Gpldls e i ol
s AnVs Kot e B I o
Lol TR e | RRfprom, 0 g X ok peu Ve
PN E ey s e TR

R alllats g j»\_lsujl:kﬁrks“"l“"‘"-i ot
>

Fig. 1 : le manuscrit Vaticanus Arabicus 13 constitue le plus ancien manuscrit
des Evangiles en arabe connu a ce jour.

Au terme de son analyse, Hikmat Kashouh arrive a la conclusion que le manuscrit est
la copie d’un original traduit en arabe depuis une version syriaque. Cette traduction
aurait été réalisée a I'époque préislamique pour une congrégation chrétienne,
probablement yéménite24. Ainsi, méme si les témoins manuscrits des Evangiles sont
tous postérieurs a lislam, il aurait existé antérieurement une ou plusieurs
traduction(s) arabe(s) dont les originaux n’auraient pas survécu aux affres du temps.

Comme il I’écrit lui-méme :

L’ensemble des éléments de preuve suggere que les chercheurs devraient considérer la
seconde moitié du VIII® siecle non pas comme le point de départ de I'histoire du texte
arabe des Evangiles, mais comme une période durant laquelle le texte arabe a connu
diverses révisions a partir de modeles plus primitifs. La seconde moitié du VIII¢ siecle est
le moment ou il convient de parler de l’histoire de la transmission du texte arabe des
Evangiles, et non du début de la traduction arabe des Evangiles?s.

Cette position ne fait toutefois pas I'unanimité. Sidney Griffith, qui est sans doute
I'historien qui aura consacré le plus de pages a la question, soutient que ce sont les
conquétes arabo-musulmanes et I'adoption de I’'arabe comme langue officielle dans
une grande partie du Proche-Orient, qui ont suscité chez les chrétiens le besoin de
traduire la Bible en arabe26. En tout cas, c’est bien a cette période que remontent les
manuscrits les plus anciens, comme le Viticanus Arabicus 13 déja mentionné. On peut

23 Sidney H. Griffith, The Bible in Arabic. The Scripture of the “People of the Book” in the Language of
Islam, Princeton University Press, 2013, p. 50. Une version numérisée du manuscrit est consultable a
Padresse suivante : https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.ar.13

24 Hikmat Kashouh, The Arabic Versions of the Gospels: The Manuscripts and their Families, De
Gruyter, 2012, p. 372.

25 Ibid, p. 291.

26 Sidney Griffith, op. cit., passim.



citer également le Mt. Sinai Arabic Codex 151, qui dans sa forme actuelle, ne contient
que les lettres de Paul. L’auteur du manuscrit indique I’avoir complété lors de la Saint
Georges en I'an 85927, ce qui en fait I'un des plus anciens témoins matériels jamais
retrouvés. Vers la méme époque, le médecin chrétien Hunayn ibn Ishaq (m. 873) aurait
traduit une partie de la Bible en arabe28. Dans certains cas, la version arabe des
Ecritures cohabitait avec la version grecque. On citera a titre d’exemple le manuscrit
gréco-arabe des Psaumes datant du 8¢ siecle, qui était en usage dans les monasteres de
Palestine (voir Fig. 2 ci-dessous).

Fig. 2 : manuscrit des Psaumes datant du 8e siecle.

On voit fleurir a la méme époque les premieéres traductions de la Bible hébraique,
produites aussi bien par des juifs que par des chrétiens. Le manuscrit le plus ancien du
Pentateuque en arabe porte la date de 939/40, mais il est certain que des traductions
existaient déja bien avant cette date, au 9¢ siecle voire antérieurement29.
L’historiographe musulman Ibn Ishaq (m. 768), auteur de la premiére « biographie »
du Prophéte de l'islam, semble avoir eu en sa possession une version arabe du
Pentateuqueso.

Selon Griffith, bien qu’il n’existat pas de traduction écrite de la Bible en arabe, les
récits bibliques étaient connus des Arabes dans leur propre langue via la tradition
orale. Ces récits ne se limitaient d’ailleurs pas aux textes canoniques de la Bible, mais
englobaient également les légendes postérieures que I'on trouve dans la littérature

27 Ibid, p. 113.

28 Ibid, p. 106.

29 Ronny Vollandt, Arabic versions of the Pentateuch : a comparative study of Jewish, Christian, and
Muslim source, Brill, 2015, pp. 101-103.

30 Joseph Witztum, « Ibn Ishaq and the Pentateuch in Arabic », Jerusalem Studies in Arabic and Islam,

vol. 40, pp. 1-72.



rabbinique et syriaque. Griffith parle a ce titre d'une « Bible interprétée »3!, qui était
d’une certaine maniere dans l'air ambiant.

Dans un article publié en 2022, Jack Tannous a ravivé le débat en s’intéressant
particulierement a une source parfois négligée : le Coran. Le texte coranique, en effet,
est le plus ancien livre qui nous soit parvenu en arabe, et constitue a ce titre une source
de premiere main. Tannous part ainsi du constat que bon nombre des récits bibliques
sont repris dans le Coran, ce qui suppose qu’ils étaient connus de son environnement
immeédiat. Pour Tannous, « le Coran lui-méme constitue donc un témoignage puissant
de la présence, en Arabie occidentale, d'une familiarité et d'une connaissance de
matériaux, de concepts et d’idées bibliques en arabe des les premieres décennies du
VIIe siecle. 11 atteste de la pénétration d’idées chrétiennes (et juives) dans les milieux
arabophones du Moyen-Orient »32. Mais Tannous va plus loin encore, jusqu’a suggérer
qu’il existait bien une version arabe de la Bible, ou en tout cas qu’une portion des
Ecritures avait été traduite dans cette langue. Tannous souligne a ce titre que les
correspondances textuelles entre le Coran et certains passages de la Bible sont trop
précises pour étre attribuées a une tradition orale, qui par nature a tendance a prendre
une certaine liberté par rapport aux textes. L’auteur rappelle également que les
premieres inscriptions utilisant I'écriture arabe viennent de la main d’auteurs
chrétiensss. Ceci s’explique selon lui par « 'apparition d’un texte sacré faisant autorité
[= la Bible, ndlr] qui a conduit a ces évolutions intrigantes et importantes au sein de la
communauté religieuse dont les membres utilisaient désormais 1'écriture arabe »34. A
ce titre, il n’est pas inutile de rappeler que cette écriture s’est développée dans un
contexte de progression fulgurante du christianisme parmi les Arabes. Il est méme
fortement probable que l'alphabet arabe ait été inventé par des chrétiens
(probablement des moines) spécifiquement a des fins missionnairess3s.

Au-dela des arguments que nous avons esquissés, existe-t-il des sources qui nous
permettraient d’affirmer I'existence d’'une version arabe de la Bible avant I'islam ?
L’historien d’origine palestinienne Irvin Shahid a exhumé de nombreuses sources
préislamiques et parvient a la conclusion que « 'Evangile et les Psaumes devaient déja
étre disponibles en arabe » au 6¢ siecle3t. Pour étayer ses propos, il cite notamment un
récit selon lequel un chrétien yéménite, survivant du massacre commis contre sa
communauté a Najran, aurait montré au Négus d’Ethiopie un exemplaire d’un Evangile
brilés. 1l cite également une ode attribuée au poéte préislamique al-Nabigha al-
Dhubyani, qui mentionne un « rouleau » interprété par les exégetes médiévaux comme
une référence a I’Evangiless. Toutefois, il faut bien admettre que ces récits isolés ne
constituent pas une preuve décisive.

31 Sidney Griffith, op. cit., p. 91.

32 Jack Tannous, art. cit., p. 35.

33 Ibid, p. 43.

34 Ibid.

35 Ibid, p. 20, n°75.

36 Irvan Shahid, Byzantium and the Arabs in the Fifth Century, Dumbarton Oaks, 1995, vol. 2, p. 295.
37 Irvan Shahid, Byzantium and the Arabs in the Fifth Century, Dumbarton Oaks, 1989, p. 429.

38 Irvan Shahid, Byzantium and the Arabs in the Fifth Century, Dumbarton Oaks, 1995, vol. 2, p. 295.



Du co6té des sources musulmanes, de nombreux récits laissent entendre qu’a
I’époque du Prophéte, une ou plusieurs versions de la Bible existaient en arabe a et
circulaient méme dans son entourage le plus proche. Nous avons déja mentionné le cas
de Waraqa, un chrétien qui « avait I’habitude de lire les Evangiles en arabe »39. Certains
récits précisent qu’il aurait méme traduit les Evangiles en arabe4o. Il convient de
mentionner également le cas de Zayd ibn Tabit, présenté par les sources islamiques
comme un converti d’origine juive employé par le Prophete comme scribe de la
révélation. Plusieurs récits rapportent que Muhammad aurait demandé a Zayd
d’apprendre ’hébreu et/ou le syriaque. Dans I'un d’eux, nous lisons les propos suivants
mis dans la bouche de I'intéressé : « Le Prophéte me dit : “Sais-tu le syriaque ? Car il
me vient des écrits”. Je dis : “Non !”. Il me dit : “Apprends-le !” Et je 'appris en dix-
sept jours »41. Dans une autre version, Muhammad aurait dit a Zayd : « O Zayd,
apprends pour moi ’écriture des juifs », et ce dernier I'aurait alors apprise « en moins
d’'un demi mois »42. Apparemment, donc, Muhammad aurait voulu que Zayd traduise
pour lui des lettres qui lui étaient destinées de la part de juifs et de chrétiens.
Cependant, il est permis de se demander si ’apprentissage de 1’hébreu et/ou du
syriaque par le secrétaire du Prophéte n’avait pas pour objectif d’accéder aux Ecritures
bibliques ou a tout autre écrit (Talmud, livres apocryphes, commentaires, etc.) rédigé
dans ces langues. Ainsi, Claude Gilliot a certainement raison de poser la question
suivante : « Ne seraient-ce pas plut6t des passages des écritures juives ou chrétiennes
qui plurent 3 Muhammad ou a d’autres et que I'on mit a contribution pour le
Coran ? »43

En outre, Gregor Schoeler a compilé plusieurs traditions selon lesquelles le futur
calife ‘Umar aurait copié un livre des juifs et chrétiens avant d’étre réprimandé par
Muhammad. Selon un autre récit cité par Schoeler, ‘Umar, qui avait manifestement
retenu la lecon, aurait a son tour repris un homme pour avoir recopié le livre de
Daniel44. Selon un hadith, deux juifs de Médine avaient commis ’adultére. Le Prophete
ayant été mis au courant, il aurait demandé qu’on lui apporte un exemplaire de la Torah
et qu'on lise a haute voix le chatiment prévu dans cette situation4s. Bien que cela ne
soit pas précisé, ’hypothese la plus évidente ici est que le texte était écrit et lu en arabe,
pour étre compris de tous. L’anecdote, si elle est vraie, suggere ainsi que les juifs de
Médine possédaient non seulement des exemplaires de la Torah, mais que ces derniers
étaient rédigés en langue arabe. Mis bout a bout, ces récits pourraient démontrer que
certaines parties des Ecritures juives et chrétiennes avaient fait I'objet de traductions
en arabe avant l'islam. Le probleme, évidemment, est que les récits que nous avons
mentionnés dépendent exclusivement des sources islamiques tardives. La réponse a la

39 Al-Bukhari 3392.

40 Voir Sidney Griffith, op. cit., p. 45.

41Tbn Sa’d, Tabagat al-kubra, vol. 2, p. 358.

42 Jbid. Voir aussi Ibn Hanbal, Musnad, vol. 5, p. 186.

43 Claude Gilliot, « Le Coran, fruit d’un travail collectif ? », Acta Orientalia Belgica 3, op. cit., p. 196.

44 Gregor Schoeler, Ecrire et transmettre dans les débuts de lislam, Presses universitaires de France,
2002, pp. 28-29.

45 Muslim 1699.



question de savoir si ces sources permettent de prouver I’existence d’'une version arabe
de la Bible avant I'islam dépendra du crédit que le lecteur voudra leur accorder.

Remarques conclusives

Dans l'introduction de cet article, I'on s’était donné pour quéte de déterminer s’il
existait une Bible en arabe avant I'islam. Le lecteur ’aura compris, compte tenu des
éléments que I'on posséde aujourd’hui, il n’est guere possible d’apporter une réponse
tranchée et définitive a la question. D’un c6té, il n’existe aucune preuve décisive en
faveur de cette hypothese, et notamment aucun témoin matériel. De I'autre c6té, il y a
tout un faisceau d’indices qui laisse la porte grande ouverte a la possibilité que la Bible,
ou au moins une partie, flt effectivement traduite en arabe. Par ailleurs, on peut
légitimement se demander pourquoi les Arabes, qui étaient nombreux a avoir rejoint
les rangs du christianisme avant I'islam, n’auraient pas traduit la Bible dans leur propre
langue contrairement a d’autres de leurs coreligionnaires. Ce qui parait certain, en tout
cas, c’est que la Bible circulait déja en arabe sous une forme d’oralité avant I'islam. Mais
il n’est pas nécessaire de trancher le débat entre I’oral et I’écrit. Comme I'indique Sidney
Griffith, il est probable que certaines parties des Ecritures avaient été recopiées et
traduites en arabe pour un usage personnel, sous la forme de notes ou d’aides mémoire.
Il écrit en effet que les textes de la Bible

se trouvaient dans les synagogues, les églises et les monasteres, ainsi qu’entre les mains
des rabbins, des moines et des prétres. La plupart des gens, y compris les Juifs et les
chrétiens arabophones, entraient en contact avec leurs Ecritures & travers des
présentations et des interprétations orales liturgiques. Dans ce contexte, [...] il n’est pas
incompatible avec les données disponibles sur l'usage de I'arabe écrit a I'’époque de
Muhammad de penser que certaines personnes — notamment des rabbins, des hommes
d’église et des compagnons du prophéte arabe — ont pu recourir a des notes, des aide-
mémoire [en francais dans le texte, ndlr], voire a des documents plus étendus en arabe
écrit4e.

Ainsi, il faut certainement envisager une coexistence de 1’oral et de 1’écrit dans I'usage
de la Bible parmi les Arabes préislamiques.

46 Sidney Griffith, op. cit., p. 90.



