
La préexistence du Prophète 

 

 

Introduction 
     Selon la tradition musulmane orthodoxe, Muhammad est l’homme le plus 

important de l’Histoire. En plus d’être le dernier Messager d’Allâh, il est décrit comme 

un « parfait modèle » pour l’humanité, le plus beau des hommes, le plus exemplaire, 

et les récits de miracles qu’on lui attribue n’ont rien à envier à ceux de Moïse ou Jésus 

dans les traditions juives et chrétiennes. Les récits sur les vertus, les mérites et les actes 

de Muhammad frisent souvent l’hyperbole, et finissent par donner au prophète de 

l’islam une nature suprahumaine, pour ne pas dire quasi divine. À ce titre, beaucoup 

d’historiens ont souligné que la dévotion pour Muhammad chez les musulmans 

présente certaines affinités avec la dévotion envers Jésus chez les chrétiens1. Dans cet 

article, nous donnerons une illustration de ce phénomène en présentant plusieurs 

doctrines, qui à vrai dire s’entremêlent les unes aux autres, relatives à la figure du 

Prophète de l’islam. On s’intéressera en particulier à la doctrine de la préexistence de 

Muhammad, ainsi qu’au concept du « Nûr Muhammadî » (la lumière 

muhammadienne).  

Les textes de la tradition musulmane 

     De nombreux récits musulmans affirment la préexistence de Muhammad. Selon un 

hadîth, le Prophète aurait dit : « Je fus le premier des prophètes à être créé, et le dernier 

d’entre eux à être envoyé »2. Dans une autre tradition, il aurait déclaré : « J’étais déjà 

prophète alors qu’Adam était encore entre l’esprit et la chair »3. Plus encore, 

Muhammad est parfois décrit comme l’être primordial créé avant toute chose4. On dit 

également que le nom du Prophète était écrit sur le Trône d’Allâh deux mille ans avant 

la création de la terre et des cieux5. Son nom est également inscrit sur les épaules 

d’Adam et sur toutes les feuilles des arbres du Paradis6. La doctrine de la préexistence 

du Prophète est particulièrement bien représentée dans les sources chiites et dans la 

mystique musulmane, bien que les sunnites ne soient pas en reste. Le théologien 

 
1 Voir par exemple Luca Patrizi, « Le dépôt sacré Les reliques du prophète Muḥ ammad entre dévotion 
et fondation du pouvoir », in Nelly Aùri, Rahida Chih, Stefan Reichmuth (éds.), The Presence of the 
Prophet in Early Modern and Contemporary Islam, Brill, 2023, pp. 223-252. 
2 Al-Tabarani, Musnad al-Shamiyyin, vol. 4, pp. 34-35. Dans ses Tabaqat (vol. 1, p. 124), Ibn Sa’d 
rapporte une variante où le Prophète déclare : « Je fus le premier créé parmi les humains […] ». 
3 Al-Tirmidhi, Sunan, Kitab al-manaqib, n° 3968. 
4 Voir les nombreuses références citées par Uri Rubin, « Pre-Existence and Light—Aspects of the 
Concept of Nūr Muḥ ammad », Israel Oriental Studies, vol. 5, pp. 62-119. 
5 Ibid, p. 106. 
6 Ibid. 



mystique Sahl al-Tustârî (m. 896) affirme ainsi qu’Allâh créa Muhammad à partir de 

Sa propre lumière, et que le reste de l’univers émane de cette lumière 

muhammadienne7.  

     La préexistence du Prophète est associée au concept de la « lumière 

muhammadienne ». Dans les sources musulmanes, tant sunnites que chiites, se trouve 

en effet l’idée qu’une puissante source lumineuse jaillissait du corps de Muhammad. 

Selon une tradition, « à chaque fois qu’il se trouvait dans le noir, une lumière brillait 

autour de lui comme un clair de lune »8. On rapporte aussi qu’Aicha, ayant égaré une 

épingle dans l’obscurité, la retrouva facilement grâce à la lumière du Prophète qui 

éclaira la pièce9. Dans les récits sur la naissance du Prophète, il est dit qu’au moment 

de l’accouchement, une lumière sortit du ventre d’Amina, illuminant les palais de 

Syrie10. Certaines variantes affirment que la lumière irradia toute la région de la Syrie 

au Yémen et même le monde entier. Cependant, la lumière du Prophète n’est pas 

apparue à sa naissance mais la précède. Les sources islamiques affirment en effet que 

la lumière aurait été déposée dans les lombes d’Adam puis transmise d’un ancêtre à 

l’autre jusqu’à Muhammad. Le thème est particulièrement présent dans les récits 

concernant la conception du Prophète.  

     La Sira rapporte que le futur père de Muhammad, ‘Abd Allâh, fut interpelé par une 

femme nommée Umm Qibâl, qui lui proposa des chameaux en échange d’un rapport 

sexuel. ‘Abd Allâh, qui se trouvait avec son père à ce moment-là, déclina la proposition 

dans l’immédiat et épousa Amina le lendemain. Tout de suite après le contrat de 

mariage, il coïta avec elle et elle tomba enceinte de Muhammad. ‘Abd Allâh retourna 

voir la première femme, mais celle-ci ne renouvela pas sa proposition. Il lui dit : 

« Pourquoi ne me proposes-tu pas aujourd’hui ce que tu m’as proposé hier ? » Elle 

répondit : « La lumière qui était en toi s’est séparée de toi, je n’ai nul besoin de toi 

aujourd’hui »11. Dans une variante, elle lui dit : « Je n’ai nul besoin de toi, tu étais passé 

me voir avec une lueur (blanche) brillante entre tes yeux, j’avais espéré en être atteinte, 

mais quand tu entras voir Amina, celle-ci l’emporta »12. On le voit, le père de 

Muhammad était porteur de la lumière prophétique qu’il transmit à son tour à Amina. 

Ainsi, Muhammad, ou en tout cas son esprit, existe avant même son incarnation 

terrestre (c’est-à-dire, suivant l’étymologie du mot, avant même de « faire chair »). La 

préexistence du Prophète est rendue possible via la substance spermique de ses 

ancêtres, transmise de génération en génération, et se manifeste par la lumière dont 

sont porteurs chacun d’entre eux. Un hadîth, transmis sous l’autorité de ‘Ikrima, 

 
7 Marion Holmes Katz, The Birth of Prophet Muhammad: Devotional piety in Sunni Islam, Routledge, 
2007, p. 14. 
8 Ibn Shahrashub, Maruiqib At Abt Tdlib, al-Najaf, 1956, vol. 1, p. 167. 
9 Abu Sa'd al-Khargushi, Sharaf al-Nabiyy, p. 80. 
10 Ibn Hicham, Sira, vol. 1, pp. 292. 
11 Cité par Aomar Hannouz, Le cycle de ‘Abd al-Muttalib : Restauration, sacrifice et naissance 
prophétique dans la Sira d’Ibn Ishaq, Brill, 2024, p. 290.  
12 Ibid, p. 292. 



résume bien la doctrine : « Tu es passé des reins d’un prophète aux reins d’un (autre) 

prophète, jusqu’à ce que tu sois devenu un prophète (en chair et en os) »13. 

     Il nous faut mentionner encore un autre concept, celui de la Haqiqat al-

Muhammadiyya, ou « réalité muhammadienne ». Ce concept, qui émane 

principalement de la pensée des maitres soufis, enseigne que « les prophètes envoyés 

tour à tour aux hommes sont autant de manifestations sporadiques et fragmentaires 

de la "Réalité muhammadienne", qui ne se déploie intégralement que dans la personne 

de Muhammad »14. Selon cette doctrine, donc, Muhammad s’est révélé à travers les 

prophètes qui l’ont précédé, avant de se révéler pleinement dans sa personne 

historique pour clore le cycle de la révélation. 

Des origines anciennes 

     La doctrine de la préexistence du Prophète ainsi que le concept de la « lumière 

muhammadienne » qui lui est rattaché ne sont pas propres à l’islam, mais plongent 

leurs racines dans des traditions religieuses plus anciennes et auxquelles les 

historiographes musulmans ont eux-mêmes puisé. Dans un article paru en 1908, Ignaz 

Goldziher avait déjà montré que l’idée remontait au gnosticisme chrétien, en 

particulier aux Homélies pseudo-clémentines, un texte judéo-chrétien composé vers le 

4e siècle15. Le texte parle en effet d’un esprit prophétique qui « transmigre » de 

prophète en prophète (Hom. 18 : 13), de manière analogue à la lumière muhamadienne 

chez les musulmans. Selon Épiphane (m. 403), les ébionites professaient une doctrine 

très similaire, selon laquelle un même esprit prophétique, le verus propheta, s’est 

révélé à travers les sept prophètes Adam, Énoch, Noé, Abraham, Isaac, Jacob et Jésus16. 

Chez les gnostiques séthiens, le même être divin se manifeste en Seth, puis en Jésus. 

Dans la gnose de Baruch, c’est l'ange Baruch qui se révèle dans les prophètes et trouve 

enfin dans l'homme Jésus sa révélation parfaite17. 

     La notion de préexistence est évidemment bien connue des textes juifs et chrétiens, 

et se trouve tout particulièrement associée à la figure du Messie18. Dans le Livre 

d’Énoch, il est dit du Messie qu’il a été choisi et caché devant Dieu avant la création du 

monde (48 : 6). Pour les chrétiens, Jésus est de la même substance que Dieu ; il n’a pas 

été créé mais existe de toute éternité : « Avant qu’Abraham ne fut, je suis » 

(Jean 8 : 58). Par ailleurs, Michel Chodkiewicz signale que la « réalité 

muhammadienne » professée par les soufis musulmans se rapproche fortement de la 

doctrine du Logos spermatikos de Justin Martyr (m. 165), selon laquelle plusieurs 

 
13 Al-Haythamī, Majmaʿ al-zawāʾid, vol. 7, p. 89. Voir également, Ibn Kathīr, Tafsīr, vol. 3, p. 352.   
14 Claude Addas, Ibn 'Arabî et le voyage sans retour, Éditions du Seuil, 1996, p. 26. 
15 Ignaz Goldziher, « Neuplatonischeund gnostische Elemente im Ḥ adīṯ  », Zeitschrift für Assyriologie, 
vol. 22, p. 337. 
16 The Panarion of Epiphanius of Salamis, translated by Frank Williams, Brill, 2009, p. 133.  
17 Tor Andrae, Die Person Muhammeds in Lehre und Glauben seiner Gemeinde, Norstedt & Söner, 1917, 
p. 324. 
18 William Foxwell Albright, From the Stone Age to Christianity: Monotheism and the Historical 
Process, The Johns Hopkins Press, 1940, p. 291.   



personnages de l’Antiquité préchrétienne (Abraham, Socrate, Héraclite…) vécurent 

selon le Logos et furent à ce titre des chrétiens avant la lettre19. 

     Concernant la « lumière prophétique » dont Muhammad est investi, les antécédents 

dans les religions et les mythes antérieurs à l’islam sont là aussi nombreux. On y 

retrouve des récits miraculeux sur la naissance du héros ou du prophète, au cours de 

laquelle une lumière resplendissante rejaillit20. En ce qui concerne Muhammad, nous 

l’avons vu, le phénomène lumineux ne se limite guère à sa venue au monde, mais le 

poursuit tout au long de sa vie. Tor Andrae a montré que cette conception prend racine 

dans des traditions grecques et proche-orientales :  

Dans les cultes à mystères, la divinité se manifeste sous la forme de la lumière […]. 

Comme l’a montré G. Wetter, ces représentations sont sans doute issues à l’origine des 

religions astrales et se sont diffusées depuis l’Orient par les mêmes voies que celles-ci. 

Dans le Poïmandrès [texte attribué à Hermès, ndlr], le logos qui ordonne le monde 

émane de la plénitude lumineuse du Noûs. « Je suis de la lumière et des dieux », déclare 

Mani, qui se présente comme un envoyé de la lumière. Les sauveurs des gnostiques sont 

des êtres de lumière. […] Les rabbins enseignent que la beauté exceptionnelle d’Adam 

tenait au fait qu’il était rempli de l’éclat lumineux divin21. 

L’idée que la lumière prophétique s’est transmise par la voie de ses ancêtres est elle 

aussi déjà présente dans l’Orient ancien. Chez les Perses, la lumière radiante 

(khvarenah) de Zoroastre est transmise de génération en génération sous les grands 

souverains de l’Antiquité. Il semble également que le judaïsme rabbinique, peut-être 

au contact des Perses, avait repris une pareille conception, selon laquelle la lumière du 

Messie devait se transmettre parmi les générations22. Geneviève Gobillot a démontré 

en outre que l’idée selon laquelle toute chose procède de la lumière de Muhammad, est 

elle-même d’origine chrétienne :  

Cette idée d’une émanation des créatures à partir d’une lumière primordiale 

individualisée correspond précisément à la doctrine d’Origène, selon laquelle Dieu a créé 

la monade, c’est-à-dire les esprits, dans leur forme première, en Christ. Cette conception 

présente le Christ, émanation du père, comme étant l’origine de tous les êtres 

raisonnables dans leur préexistence, comme de toute la création par la suite. Ici encore, 

Muhammad se trouve substitué à Jésus et, ce, dans le cadre d’un système néoplatonisant, 

tous les autres prophètes, eux-mêmes émanés de cette lumière muhammadienne, étant 

donc dans la dépendance absolue de Muhammad y compris d’un point de vue 

ontologique23. 

 

 
19 Michel Chodkiewicz, Seal of the Saints: Prophethood and Sainthood in the Doctrine of Ibn ‘Arabi, 
The Islami Text Society, 1993, p. 64. 
20 Nous y reviendrons dans une future publication consacrée aux récits sur la naissance de Muhammad 
dans la tradition musulmane. 
21 Tor Andrae, op. cit., p. 319. 
22 Ibid, p. 320. 
23 Geneviève Gobillot, « Les mystiques musulmans entre Coran et tradition prophétique. À propos de 
quelques thèmes chrétiens », Revue de l’histoire des religions, 2005, p. 63. 



Discussion 

     Nous avons constaté que dans la tradition musulmane, et plus encore dans la pensée 

mystique et soufie, Muhammad est perçu comme un être lumineux dont l’existence 

précède de loin son incarnation terrestre. Plusieurs points méritent qu’on y revienne. 

Premièrement, on a vu que ces différentes doctrines n’étaient pas propres à l’islam, 

mais qu’elles empruntaient à des traditions antérieures d’origine chrétienne, 

gnostique, zoroastrienne et manichéenne. Deuxièmement, et c’est là un élément 

central, on ne peut qu’être frappé par le contraste qui existe entre le prophète anonyme 

du Coran, que l’on suppose être Muhammad, et la description que les sources 

musulmanes ultérieures font de celui-ci. Le texte coranique parle en effet du prophète 

comme d’un homme ordinaire : « Je ne suis qu’un être humain comme vous » 

(18 : 110). On remarquera d’ailleurs que les récits miraculeux attribués à Muhammad, 

de même que les doctrines que nous avons évoquées ici, brillent par leur absence dans 

le Coran. Mais dans les sources postérieures, celui qui n’était qu’un simple mortel se 

retrouve propulsé au rang d’un homme suprahumain duquel procède toute la création 

et dont la lumière radiante illumine jusqu’aux palais de Syrie. Comme l’indique Adrien 

Leites : 

Ce fut le grand mérite de Tor Andræ de montrer que la figure de Muḥ ammad a donné 

naissance à deux conceptions rivales de la prophétie. Selon la première conception 

[fonctionnelle], Muḥ ammad serait un homme ordinaire investi de la fonction de 

prophète. Selon la seconde conception [ontologique], Muḥ ammad est un surhomme 

investi de l’attribut de la prophétie à travers une élection qui précède son existence 

terrestre. L’étude de Tor Andræ montre que la première conception, qui est en effet 

exposée dans le Coran, fut défendue par des savants sunnites. Alors que la seconde 

conception était issue à l’origine de milieux chiites et de spéculations soufies, mais elle 

pénétra assez tôt la tradition sunnite24. 

Ce hiatus entre le Coran et les sources postérieures nous amène à nous demander 

pourquoi les traditionnistes musulmans prirent le contrepied du texte coranique et 

donnèrent de Muhammad l’image d’un homme doté d’une nature exceptionnelle et 

quasiment divine. En tout état de cause, cette image fit son apparition à une époque 

postérieure au Coran, autrement dit quand les frontières de l’islam s’étendent à une 

grande partie du Proche-Orient, et où les adeptes de la nouvelle religion côtoient des 

croyants juifs, chrétiens et zoroastriens. Or, c’est là un détail d’une grande importance 

pour notre questionnement. En effet, comme le soutient Uri Rubin, la doctrine de la 

préexistence de Muhammad a été développée dans un contexte de rivalités inter-

religieuses : « elle s’explique par la volonté générale de fournir aux musulmans un 

prophète d’un rang équivalent à celui des grands prophètes du judaïsme et du 

christianisme »25. On peut donc parler d’une véritable réappropriation, de la part de 

 
24 Adrien Leites, « Sīra and the question of tradition », in Harald Motzki (éd.), The Biography of 
Muḥammad: The issue of the sources, Brill, 2000, p. 54. 
25 Uri Rubin, « More Light on Muḥ ammad’s Pre-existence: Qurʾānic and post-Qurʾānic Perspective », 
in Andrew Rippin & Roberto Tottoli (éds.), Books and Written Culture of the Islamic World Studies 
Presented to Claude Gilliot on the Occasion of His 75th Birthday, Brill, 2015, p. 295. 



l’islam, des croyances et des doctrines que les juifs et les chrétiens appliquaient à leurs 

propres figures religieuses. 

     Ainsi, Muhammad, le prophète « préexistant », devenait l’égal de Jésus, lui-même 

incréé. Or, c’est peut-être là que réside tout le problème, car Jésus, selon la tradition 

chrétienne, est un être divin, ce que n’est pas Muhammad. Certes, on ne peut pas tout 

à fait dire que les deux figures sont mises sur le même pied : tandis que Jésus existe de 

toute éternité, Muhammad a quant à lui un commencement. Mais la frontière entre les 

deux est pour le moins ténue, et le risque est grand de favoriser une « divinisation » du 

Prophète. Or, plusieurs penseurs musulmans, particulièrement bien représentés parmi 

les mystiques, franchirent effectivement le pas, en donnant à Muhammad des attributs 

divins. Chez Ibn ‘Arabi (m. 1240), par exemple, le Prophète est le Premier et le Dernier, 

l’Apparent et le Caché, des attributs que le Coran réserve à Allâh (57 : 3). 

L’emportement de certains mystiques n’a pas manqué de faire réagir les défenseurs de 

l’orthodoxie sunnite, qui, tout en assumant la préexistence de Muhammad, tentèrent 

de nuancer certaines positions jugées borderline26.  

 

 
26 Marion Holmes Katz, op. cit., p. 14. 


