Le Coran est-1l inimitable ?

Introduction

Selon la croyance orthodoxe en islam, le Coran est la Parole incomparable et
inégalable d’Allah. Cette conviction prend racine dans le Coran lui-méme, qui met ses
adversaires au défi de produire quelque chose de semblable. A partir du 9e siécle, les
théologiens musulmans développeérent ainsi la doctrine de l'inimitabilité du Coran
(jaz al-qur’an), affirmant que nul ne peut en imiter le style et I'éloquence. Le caractere
prétendument inimitable du Coran est présenté comme le miracle par excellence de
Muhammad, et la preuve de sa prophétie. Dans les traités médiévaux, comme dans
certains discours contemporains sur Internet, ses qualités littéraires sont souvent
exaltées de fagon hyperbolique, au point de tendre vers une forme de « bibliolatrie »*.
Pourtant, 'affirmation de I'inimitabilité du Coran ne s’est pas imposée d’emblée. Les
savants musulmans ont beaucoup divergé sur sa définition précise, et certains s’y
opposerent vigoureusement. Dans cet article, nous présenterons I’histoire du dogme et
les principaux écueils qui s’y rattachent. Nous concluons a I'impossibilité de prouver
I'inimitabilité du Coran, et a la nécessité de replacer celui-ci dans le contexte littéraire
de son époque.

Le développement du dogme

Le défi coranique

Plusieurs versets du Coran mettent au défi ses adversaires de produire un écrit
comparable : « tachez donc de produire une sourate semblable et appelez vos témoins,
que vous adorez en dehors d’Allah, si vous étes véridiques » (2 : 23) ; « composez donc
une sourate semblable a ceci» (10: 38); « Méme si les hommes et les djinns
s'unissaient pour produire quelque chose de semblable a ce Coran, ils ne sauraient
produire rien de semblable, méme s'ils se soutenaient les uns les autres » (17 : 88), etc.
Pris en tant que tels, ces passages ne disent pas grand-chose sur le « défi » qui est
lancé : s’agit-il de produire un texte semblable au contenu du Coran, a son style (au
sens large) ou encore les deux a la fois ? Nous verrons bient6t que les théologiens
musulmans eux-mémes ont longuement divergé sur la question. Quoi qu’il en soit, le
défi coranique semble remonter a une ancienne pratique des poetes arabes avant
I'islam : la mu’arada. La poésie était en effet 'un des passe-temps favoris des Arabes
préislamiques, et il arrivait parfois que des poetes peu scrupuleux produisent des
contrefacons en imitant le style d'un poéme composé par un autre. On parlait alors de

1 Cette « bibliolatrie » s’illustre par exemple a travers les propriétés magiques et talismaniques prétées
au Coran. Cf. Travis Zadeh, « ‘Fire Cannot Harm It’: Mediation, Temptation and the Charismatic Power
of the Qur'an», Journal of Qur’anic Studies, vol. 10 (2), 2008, pp. 50-72.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



mu’drada pour désigner « un poéme composé avec une rime et un rythme similaires a
un poeéme précédemment écrit »2. Selon Richard Martin, « la prétention théologique
selon laquelle le Coran ne peut pas étre imité était un calque de la mu’arada
poétique »3. Cela expliquerait aussi pourquoi le Coran fustige a de nombreuses reprises
les poétes4. Le dogme de I'inimitabilité coranique trouve également des échos et des
concepts équivalents dans la littérature grecque et latine, ou certains auteurs étaient
réputés inimitables ou prétendaient 1’étre5. Au 5¢ siécle avant notre ére, le poete
Théognis de Mégare se plaint : «Je ne comprends rien aux sentiments de nos
concitoyens. Que je fasse bien ou mal, je ne puis leur plaire. Beaucoup me blament,
tant mauvais que bons: mais nul n'est capable de m'imiter » (Sentences, 367—370).

Pour les théologiens musulmans, 'inimitabilité du Coran va souvent de pair avec la
perfection supposée de la langue arabe. On lit par exemple dans les Rasa’il Ikhwan al-
Safa’:

La langue parfaite, c'est celle des Arabes. Toute autre langue est inférieure. En effet, la
langue arabe est aux autres langues ce que la forme de I'hnomme est a 'animal. De méme
que la forme de 'homme est la forme animale ultime, de méme la langue arabe est
I'accomplissement de la langue humaine et le fleuron de 1'écriture.

Il va de soi qu'une telle déclaration ne releve pas du champ scientifique : elle
supposerait une étude comparative approfondie intégrant ’ensemble des langues, y
compris celles aujourd’hui disparues. Il convient d’y voir un discours théologique : la
« meilleure des communautés » ne peut avoir que la « plus parfaite des langues ». On
signalera au passage que I'idée de perfection et de supériorité linguistique n’est pas
propre aux Arabes ni aux musulmans. On la retrouve également dans les traditions
grecques, latines, hébraiques ou encore syriaques. Kevin van Bladel a montré
également que les zoroastriens considéraient ’Avesta, leur texte sacré, comme étant
inimitable, écrit dans une langue elle-méme inimitable®. De 13, il n’est pas difficile
d’imaginer comment la doctrine a pu transvaser du zoroastrisme a l'islam, dont
beaucoup des théologiens médiévaux étaient d’origine perses.

Une doctrine tardive

De facon intéressante, on constate que le dogme de l'inimitabilité du Coran ne
provient ni du Coran lui-méme, d’ou le terme est absent, ni de la Sunna, ni méme
encore des premiéres générations de musulmans. Au départ, la nature inimitable du
Coran portait sur le contenu du livre, non sur son style ou son éloquence. Un

2 Terry DeYoung, « Mu'arada and modern Arabic poetry : some examples from the work of Badr Shakir
al-Sayyab », Edebiyat, vol. 5 (1994), p. 217.

3 Richard C. Martin, « Inimitability », in Jane Dammen McAuliffe (éd.), Encyclopaedia of the Qur’an,
Brill, 2002, vol. 2, p. 528.

4 Par exemple : « De méme les poétes sont suivis par les errants. Ne vois-tu point qu’en chaque vallée ils
divaguent et disent ce qu’ils ne font point ? » (2 : 224-226). Sur l'attitude ambigué a I'égard des poétes
dans les premiers temps de I'islam, voir Claude Gilliot, « Poete ou prophéte ? Les traditions concernant
la poésie et les poétes attribuées au prophéte de 'islam et aux premiéres générations musulmanes », in
Floréal Sanagustin (éd.), Paroles, signes, mythes, mélanges offerts a Jamal Eddine Bencheikh, IFEAD,
2001, pp. 331-396.

5 Colin Burrow, Imitating Authors: Plato to Futurity, Oxford University Press, 2019, pp. 37-138.

6 Kevin van Bladel, « Zoroaster’s Many Languages », in Hinrich Biesterfeldt et al. (éds.), Arabic
Humanities, Islamic Thought, Brill, 2017, pp. 190-191.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



commentateur ancien, Qatada ibn Di’ama (m. 735), illustre bien la tendance de son
époque. Il interprete les versets du défi de la maniere suivante: « c’est-a-dire
semblable a ce Coran par la vérité et L'authenticité, et ou n’entrent ni fausseté ni
mensonge »”. Ainsi, les premiers théologiens musulmans réiterent la position classique
des rhétoriciens de I’Antiquité. Pour Platon comme pour Aristote, ’éloquence ne
saurait suffire a elle seule a définir un « bon » discours. C’était 1a ’arme des sophistes
qui utilisaient leurs compétences en rhétorique pour duper les gens. Le contenu d’'un
discours devait étre inséparable de sa forme. Dans le cas du Coran, certains passages
que 'on pourrait trouver « dérangeants » ne se prétent pas vraiment a un exercice de
style. En effet, y a-t-il une maniére éloquente et inimitable d’autoriser de frapper son
épouse (4 : 34), d’avoir des relations sexuelles avec des esclaves (4 : 24), d’ordonner
I'amputation de la main des voleurs (5 : 38), ou encore de tuer les incroyants « partout
ou vous les trouverez » (2 : 187) ?

Quoi qu’il en soit, c’est a une époque plus tardive que les théologiens musulmans
développeront la doctrine telle qu’on la connait aujourd’hui, et dont les débuts ne
peuvent pas « étre datés avant le neuvieme siecle et présupposent plusieurs étapes de
développement théologique et culturel »8. Il faudra encore attendre la fin du 10¢ siecle
pour voir apparaitre les premiers traités sur I'inimitabilité du Coran9, comme le Bayan
i1jaz al-Qur’an (« Explication du miracle du Coran ») du savant Al-Khattabi (m. 996).
Sophia Vasalou a montré que 1’élaboration de cette doctrine est d’abord une réponse
aux auteurs chrétiens, qui, dans leurs polémiques avec les musulmans, reprochaient a
Muhammad de n’avoir produit aucun miracle!°. Ce reproche est notamment formulé
sous la plume du chrétien arabe Al-Kindi (m. 873), surnommé « le philosophe des
Arabes », qui écrit : « montre-moi une preuve ou un signe d'une action merveilleuse
accomplie par votre maitre Muhammad, pour certifier sa mission, et pour prouver que
ce qu’il a fait en matiére de massacre et de rapine était, comme pour les autres, un acte
divin »1. En effet, les juifs et les chrétiens pouvaient se prévaloir du fait que Moise et
Jésus avaient accompli des miracles, lesquels sont d’ailleurs acceptés des musulmans.
Dans ce contexte de rivalités religieuses, il fallait que le Prophéte de l'islam efit
accomplit lui aussi des miracles. Le Coran est ainsi présenté comme le miracle apporté
par Muhammad, comparable a la séparation de la mer en deux par Moise et a la
guérison des malades par Jésus.

L’impossible défi

La dimension psychologique

7 Cité par Marie-Thérése et Dominique Urvoy, Enquéte sur le miracle coranique, Le Cerf, 2018, p. 53.

8 Matthias Radscheit, « Provocation », in Jane Dammen McAuliffe (éd.), Encyclopaedia of the Qur’an,
op. cit., vol. 4, p. 313.

9 Claude Audebert, « I'gaz et sacralité » in Daniel De Smet et al. (éds.), Al-Kitab. La sacralité du texte
dans le monde de I'Islam. Actes du Symposium International tenu a Leuven et Louvain-la-Neuve du
29 mai au 1° juin 2002 (Acta Orientalia Belgica, Subsidia III), Leuven-Bruxelles-Louvain-la-Neuve,
2004, p. 296.

1o Sophia Vasalou, « The Miraculous Eloquence of the Qur'an: General Trajectories and Individual
Approache », Journal of Qur'anic Studies, vol. 4 (2), 2002, pp. 27-29.

1 Cjté par Andrew Rippin, Muslims: their religious beliefs and practices, Routledge, 2012, p. 34.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



L'une des principales difficultés présentées par la doctrine de l'inimitabilité du
Coran est son caractere subjectif. Elle repose en effet avant tout sur un appel aux
émotions, comme l'illustrent les propos d’Al-Khattabi qui évoque :

[L’effet du Coran] sur les cceurs et son influence sur les d4mes. Jamais tu n’entendras, a
I’exception du Coran, de discours en vers ou en prose qui, lorsqu’il frappe 'oreille, suscite
dans le cceur tant6t un tel plaisir et une telle douceur, tant6t une telle crainte et une telle
frayeur. Les ames se réjouissent a 'entendre, les coeurs se détendent ; a peine ont-ils eu
leur part de [joie] que les voila effarouchés, saisis de frayeur et d’inquiétude, plongés
dans la peur et la terreur. Il fait se hérisser I'épiderme, étreint les cceurs [...]*2

En suivant cet argument, on comprend que le Coran est inimitable car il procure des
émotions (du plaisir, de la douceur, de la crainte...) et des frissons a celui qui I’écoute.
Al-Khattabi décrit en fait un mécanisme purement physiologique, a savoir la libération
de dopamine qui active le systeme de récompense responsable des sensations de bien-
étre qu’il décrit. Quant aux frissons, ils proviennent des messages nerveux transmis
par le cerveau qui contractent les petits muscles situés sous la peau. Il va sans dire que
I’écoute du Coran n’est pas la seule activité susceptible de provoquer de telles réactions.
Apres tout, qui n’a jamais ressenti des frissons en écoutant une chanson qui rappelle
un souvenir particulier ? Ou un hymne national avant une grande compétition ? Ou
devant la scene d’'un film émouvant ? Les exemples peuvent étre multipliés a foison.
Le mécanisme psychologique derriére les propos d’Al-Khattabi a été tres bien décrit
par Maxime Rodinson :

Un texte dont on a été bercé depuis I'enfance, que I’on a entendu réciter avec ferveur dans
les circonstances les plus solennelles et les plus émouvantes, qu’'on a soi-méme épelé,
étudié, dont on s’est peu a peu imprégné, acquiert au bout d’'un certain temps une
résonance incomparable. [...] Rien d’étonnant a ce que tant de Musulmans soient
persuadés de la perfection inimitable du texte coranique, étonnés et indignés qu’on
puisse la mettre en doute. Rien d’étonnant non plus a ce que ceux du dehors, confrontés
pour la premiere fois aux textes en question, n’y voient souvent rien qui leur paraisse
justifier 'émerveillement de ceux qui s’en bercents.

Ce qui confere au Coran sa nature inimitable aux yeux de nombreux musulmans, en
définitive, dépend moins de ses caractéristiques propres que du rapport au texte
entretenu par les croyants, ainsi que des préférences et des gofits de chacun. On peut,
par exemple, considérer que le Requiem in D minor de Mozart est inimitable, comme
le sont I'Odyssée d’Homere, les ceuvres de Shakespeare et de Moliere, la Joconde de
Léonard de Vinci, etc. De la méme facon, la philosophie de Platon a-t-elle été surpassée
par celle d'un homme (ou d’un djinn-philosophe) ? Faut-il en déduire que 'ceuvre de
Platon est inimitable et qu’il s’agit 1a d’'une preuve de sa prophétie ? Ce probléme avait
déja été soulevé par le libre-penseur d’origine perse Ibn al-Rawandi (m. 911), qui écrit :

Les musulmans ont pris comme argument pour la prophétie de leur prophete le livre que
ce dernier a apporté et avec lequel il a défié les rhéteurs qui n’ont pas pu y répondre. 1l
faut leur dire : vous vous trompez et le sectarisme domine votre cceur. Dites-nous : si
quelquun prétendait, au sujet des philosophes qui nous ont précédés, ce que vous

12 Hamad ibn Mohammad al-Kha’ttabi, Al-Bayan I'jaz al-Qur'an, p. 154.
13 Maxime Rodinson, Mahomet, Editions du Seuil, 1968, p. 127.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



prétendez au sujet du Coran, et qu’il donne comme preuve de la véracité de ce qu’ont
soutenu Ptolémée et Euclide qu'un disciple d’Euclide prétend que les créatures en sont
incapables [de produire une ceuvre similaire, ndlr], aurait-on confirmé sa prophétie ?4

Dans son livre God is Beautiful: The Aesthetic Experience of the Quran, I'historien
d’origine iranienne Navid Kermani tente de dissiper ce type de comparaison, en
soulignant que si le Requiem de Mozart produit un tel effet, c’est parce que ceux qui
I’écoutent savent que c’est du Mozart. Cela est peut-étre vrai en partie, mais il faut alors
conclure de la méme maniere que si les musulmans sont persuadés que le Coran est
éloquent et inimitable, c’est précisément parce qu’ils savent qu’il s’agit du Coran?s.

Quelques problemes épistémologiques

Tel qu’il est formulé, le dogme de I'inimitabilité du Coran pose un certain nombre
de problémes tant sur le plan théorique que pratique qui le rendent infalsifiable et
scientifiquement infondé. En particulier, le Coran ne donne aucune reégle, ni aucune
modalité concernant le « défi » lancé a ses adversaires. Or, il conviendrait pour
commencer de déterminer quels sont les criteres objectifs permettant de décider si un
texte a relevé le défi ou s’il a échoué. Certains théologiens comme Al-Baqillani
(m. 1013), qui fut I'un des grands théoriciens de I'inimitabilité du Coran, affirmaient
quaucun critere littéraire humain ne permettrait d’évaluer le miracle coranique?®.
Autant dire que toute tentative d’imitation est vouée a I’échec. D’autres théologiens ont
proposé plusieurs critéres, sans toutefois parvenir a s’entendre sur une liste précise.
Ceux qui reviennent le plus souvent sont I'éloquence, la beauté du style, I'élégance de
la prose, 'agencement, etc. Mais méme une fois qu’on a nommé tous ces criteres, le
probléeme reste entier: comment définir 1’éloquence ? Quels sont les criteres
permettant de distinguer un texte éloquent d’un texte qui ne I’est pas ? Qui est chargé
du choix de ces criteres, et sur la base de quels éléments probants ? De plus, tous ces
critéres font appel a la subjectivité et a ’arbitraire de chacun. Méme en définissant les
criteres de la maniere la plus précise et rigoureuse qui soit, la quéte du jugement
parfaitement objectif resterait une illusion. Oliver Conolly explique ainsi que « les
jugements littéraires peuvent étre objectifs jusqu’a un certain point, mais non au-dela
de ce point »17. L'impression qui se dégage de toutes ces observations, c’est que
I'inimitabilité du Coran échappe a toute définition précise. Or, méme en faisant preuve
de beaucoup de volonté, il sera toujours tres difficile d’imiter un objet dont les
caractéristiques sont mal définies.

De plus, on ne peut s’'empécher de remarquer que l'inimitabilité du Coran est
presque toujours affirmée par des apologistes musulmans. Ces derniers se placent dans
une position confortable ou ils sont a la fois juge et partie. Autant dire que le verdict
est connu d’avance. Pour sortir du probleme, on pourrait désigner un college d’experts
chargés de jouer le role d’arbitre. Mais cette solution crée peut-étre autant de difficultés

14 Cité par Marie-Thérése & Dominique Urvoy, op. cit., p. 62.

15 Navid Kermani, Go dis Beautiful: The Aesthetic Experience of the Quran, Polity Press, 2015, p. 195. A
lire en paralléle de la recension critique de Gabriel S. Reynolds, « Word Perfect », First Things,
accessible a 'adresse suivante : https://firstthings.com/word-perfect/ (consulté le 12/12/2025)

16 Nasr Abu Zayd, « The Dilemma of the Literary Approach to the Qur'an », Alif, vol. 23, 2003, p. 13.

17 Oliver Conolly, « Are Literary Judgments Subjective? », Prospect Magazine (15/09/2016).

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4


https://firstthings.com/word-perfect/

qu’elle n’en résout. En effet, comment pourrait-on s’assurer que ce college d’experts
soit « neutre » (en supposant que la neutralité soit véritablement possible) ? Pour que
le grand public s’en remette au jugement des experts, il faut s’assurer également que
ces derniers soient réellement compétents. Or, c’est 1a que se trouve le noeud du
probleme : comment des non experts peuvent-ils juger la compétence des experts ?
Comme le note Adam Elga, qui enseigne la théorie de la décision a I'université de
Princeton, « on ne peut jamais étre totalement certain de sa propre capacité a identifier
de bons experts. Ainsi, ce n’est que dans des cas tres idéaux qu’il est approprié de
considérer quelquun comme un expert [...], et donc de s’en remettre entierement a son
jugement »18, Par ailleurs, faudrait-il y admettre des experts de confession
musulmane ? Si oui, on peut raisonnablement douter qu’ils soient totalement
impartiaux. Sinon, il est probable que beaucoup de musulmans n’acceptent pas le
résultat du verdict si celui-ci ne va pas dans le sens attendu. Le penseur musulman
Shabbir Akhtar (m. 2023) ne disait pas autre chose lorsqu’il écrivait que

méme les arabisants non croyants finissent par reconnaitre le caractére exceptionnel de
la langue du Coran. Beaucoup d’entre eux, apres une vie entiére d’études et de réflexion,
finissent par renier les jugements dépréciatifs qu’ils avaient portés plus tot, dans 'ardeur
d’'une “érudition” encore immature et d'un zeéle missionnaire. Tous les spécialistes
compétents s’accordent par ailleurs sur un point : si une traduction peut restituer le sens
et les nuances savantes d'un vocabulaire a la fois riche et mystérieux, elle ne pourra
jamais rendre la pleine étendue de son impact émotionnel®.

Les propos d’Akhtar sont révélateurs de l'attitude de beaucoup d’apologistes
musulmans sur ces questions. Il y aurait d’'un c6té le « bon » arabisant, celui qui
concede au Coran toutes les qualités littéraires que ces mémes apologistes veulent voir
en lui. De l'autre coté, le « mauvais » arabisant, qui n’est guere impressionné par le
style coranique, est immédiatement disqualifié: on le suspecte de « zéle
missionnaire », dont Akhtar est évidemment dépourvu, et son « érudition » (on notera
I'usage des guillemets) est jugée immature — d’ot1 'on comprend qu’il n’y a de maturité
qu’en la reconnaissance du caractere exceptionnel du Coran. Déja au 19¢ siecle,
Porientaliste anglais Edward Henry Palmer notait que les musulmans « ont admis
d’emblée qu’il [le Coran] est inégalable, et ils en ont fait le modeéle stylistique par
excellence ; toute divergence a son égard ne peut donc étre percue que comme une
imperfection »20. En fait, c’est comme si le Coran jouait un match a domicile, devant
un public entiérement musulman, avec un arbitre musulman et selon des regles que
les musulmans ont décidées sans concertation, et qui ne sont méme pas communiquées
a I’équipe adverse. Autant dire que le résultat final est connu avant méme que le match
ait réellement commencé. Et si dans un improbable scénario, le Coran commettait
Pexploit d’en sortir perdant, les reégles prévoient que le match soit tout simplement
annulé et le résultat considéré comme nul et non avenu. En somme, le « défi » du Coran
pourrait se résumer par la formule suivante : « pile je gagne, face tu perds ».

18 Adam Elda, « Reflection and Disagreement », Noiis, vol. 41, p. 483.

19 Bassam Saeh, The Miraculous Language of the Qur’an: Evidence of Divine Origin, International
Institute of Islamic Thought, 2015, p. 14.

20 Eward Henry Palmer, The Qur’an: Introduction, Clarendon Press, 1880, p. 11.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



En plus des questions déja soulevées, d’autres problémes viennent s’ajouter.
Premierement, le Coran est un livre arabe. Le défi sur son inimitabilité concerne-t-il
les productions littéraires en toutes langues confondues ou uniquement les textes écrits
en arabe ? Dans le premier cas, on peut se demander dans quelle mesure il est possible
de comparer un texte écrit en grec ancien, en sanskrit, en mandarin, en arabe, etc. Dans
le second cas, le défi serait fort peu équitable, car il reviendrait a exclure la quasi-
totalité de ’humanité (rappelons que les arabophones constituent 4 % de la population
mondiale en 2024). Deuxiemement, on sait que les djinns sont également concernés
par le défi (voir par exemple 17 : 88). Or, jusqu’a preuve du contraire, il n’existe aucun
moyen de communication entre les djinns et les hommes. Dés lors, comment
pourrions-nous étre certains que le défi n’a jamais été relevé par un djinn?
Troisiemement, qu’en est-il des intelligences artificielles ? Le Coran adresse son défi
uniquement aux hommes et aux djinns. Faut-il exclure les textes générés par des
intelligences artificielles, ou bien les inclure en considérant qu’il s’agit tout compte fait
d’un produit de ’esprit humain ?

Tester I'inimitabilité ?

Compte tenu de toutes ces observations, le défi coranique parait impossible a
relever, non parce que le Coran serait réellement inimitable, mais parce que sa mise en
ceuvre s’avere pour le moins périlleuse. En I'absence de critéres objectifs et de
définition suffisamment précise, I'inimitabilité du Coran ne peut pas étre prouvée —
pas plus qu’elle ne peut étre réfutée a priori. Or, selon un principe épistémologique
énoncé par Karl Popper, pour faire partie de la science, une hypothese doit étre
falsifiable2t. C’est-a-dire que I'on doit pouvoir étre en mesure de prouver qu’elle est
fausse en la soumettant a un examen critique — autrement dit, en la testant. Par
exemple, la proposition « il ne pleut jamais le mercredi » est falsifiable, car on peut la
tester (en relevant des données pluviométriques ou par la simple observation). En
revanche, la proposition « ’'horoscope permet de prédire 'avenir » est infalsifiable, car
les prétendues « prédictions » sont souvent beaucoup trop vagues et ne peuvent pas
étre testées. Le dogme de I'inimitabilité du Coran appartient a la seconde catégorie.

Tel qu’elle est définie (ou peut-étre a cause de son manque de définition), il est en
effet impossible de tester la proposition «le Coran est inimitable ». S’il est
parfaitement concevable que les musulmans puissent croire ainsi, cela ne constitue pas
pour autant une vérité scientifique et objective. Encore faudrait-il le prouver, ce qui,
on I'a vu, parait 6 combien difficile. La difficulté est d’autant plus grande que tres
souvent, le Coran est utilisé comme autorité pour prouver sa propre valeur. Cela ressort
tres clairement dans 'argumentation d’Al Baqillani, qui écrit dans son livre i jaz al-
Qur'an : « il n’est pas acceptable de dire que ce livre [le Coran] requiert une preuve [...]
car ses versets constituent la preuve ».

En sortant de ce type de raisonnement circulaire, on pourrait tester I'inimitabilité du
Coran en s’inspirant par exemple des protocoles utilisés lors des essais cliniques
(notamment en pharmacologie). Le développement d'un nouveau médicament

21 Pour une bonne introduction au falsisficationnisme et a I’épistémologie des sciences d'une maniére
générale, voir Alan Chalmers, Qu’est-ce que la science ?, Editions de la découverte, 1988.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



demande en effet 1a réalisation de plusieurs phases de test visant a déterminer le niveau
d’efficacité et les effets secondaires. Résumés de facon tres schématique, les protocoles
se déroulent de la maniere suivante : les participants sont répartis de maniere aléatoire
dans deux groupes : un groupe expérimental, qui recoit le traitement a tester et un
groupe de controle qui recoit un placebo. L’essai se déroule généralement en double
aveugle, c’est-a-dire que ni les participants, ni les médecins ne savent qui a recu quoi.
A la fin, les données des deux groupes (diminution des symptdmes, survenue d’effets
secondaires, etc.) sont collectées et comparées. Le médicament est efficace si les
participants du premier groupe présentent une amélioration de leurs symptomes
significativement plus importante que les participants du groupe de controle.

Ainsi, un bon protocole pour tester I'inimitabilité du Coran serait de répartir des
participants en deux groupes, I'un devant évaluer des extraits du Coran, et le second,
son imitation. Les participants devraient attribuer une note en fonction de plusieurs
criteres définis a 'avance. On pourrait alors déterminer lequel des deux textes a obtenu
la meilleure notation. De maniére alternative, imaginons un panel de participants a qui
I'on présente, de maniére aléatoire, un passage du Coran et celui d’'une imitation. A
chaque fois, les participants devraient indiquer s’il s’agit : (A) du Coran ou (B) de son
imitation. Une variante de ce protocole consisterait a présenter quatre textes aux
participants, a qui on demanderait de retrouver celui qui correspond au Coran. Une
analyse des résultats permettrait alors de déterminer si les participants ont identifié
correctement le Coran a un niveau statistiquement significatif (c’est-a-dire plus
souvent que ne le permettrait le hasard).

Ces différents protocoles présentent toutefois certaines limites. La question des
criteres d’évaluation reste pleinement ouverte. De plus, il conviendrait de réfléchir aux
criteres d’inclusion et d’exclusion du panel : par exemple, il faudrait probablement
exclure les personnes qui ont une connaissance préalable du Coran, car ils présentent
un risque élevé de biais qui fausserait les résultats. Ensuite, qui serait responsable de
la production des imitations ? Faut-il inclure les productions générées par des
intelligences artificielles ? Dans tous les cas, les résultats ne permettraient pas
tellement de vérifier que la proposition « le Coran est inimitable » est valide. Tout au
plus, ils permettraient de vérifier la supériorité littéraire du Coran par rapport a un
nombre limité de textes. Idéalement, ces protocoles devraient étre répliqués un grand
nombre de fois, avec un panel et des textes différents, afin de tester la robustesse des
résultats. Mais méme ici, et en supposant que les résultats soient toujours favorables
au Coran, son inimitabilité ne serait pas établie pour autant. Pensons a la proposition
« tous les cygnes sont blancs ». L’observation répétée de cygnes blancs (et 'absence de
cygnes de toute autre couleur) suffit-elle a prouver la validité de la proposition ? Selon
la logique inductive, on pourrait étre tenté de répondre par l'affirmative, mais en
réalité, aucune accumulation d’observations favorables ne permet de démontrer
définitivement I'universalité de I’énoncé. En revanche, la découverte d’un seul cygne
noir suffit a le réfuter. Une théorie universelle ne peut donc jamais étre vérifiée de
maniere absolue, mais elle peut étre mise a 1’épreuve et potentiellement falsifiée.
Revenons au sujet qui nous intéresse. Méme avec les protocoles que nous avons
proposés, 1'’énoncé «le Coran est inimitable » ne pourrait jamais étre totalement
validé, et ce méme dans le cas ou le Coran 'emportait systématiquement sur ses

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



concurrents. A I'inverse, un seul échec suffirait a falsifier 'hypothese, et donc a prouver
qu’elle est erronée.

Un Coran vraiment inimitable ?

Un dogme contesté

On a vu précédemment que le dogme de l'inimitabilité du Coran était apparu de
facon progressive, pour ne s’imposer qu’a une époque tardive. Or, ce dogme n’a pas
toujours été recu favorablement chez les théologiens musulmans. Certains avancerent
ainsi I'idée que les hommes étaient parfaitement capables d’imiter, voire de surpasser
le style du Coran, mais qu’ils en ont été « détournés » par Allah : c’est la théorie du
détournement (sarfa). Cette idée fera de nombreux adeptes chez les théologiens
musulmans, parmi lesquels se trouve Bishr al-Marisi (m. 833), qui, aux dires de ses
adversaires, considérait la poésie profane comme parfaitement égale au Coran22. Mais
c’est surtout au savant mutazilite al-Nazzam (m. 845) que 'on doit la popularisation
de cette doctrine. Pour lui, non seulement la composition du Coran (nazm al-Qur’an)
n’était pas une preuve de la prophétie de Muhammad, mais il était également possible
pour de simples créatures de produire un livre semblable au Coran2s. Al-Murdar
(m. 841) soutenait un point de vue similaire, allant méme jusqu’a déclarer que les
humains pouvaient surpasser le livre d’Allah en termes d’éloquence24. Le savant
andalou Ibn Hazm (m. 1064) s’est lui aussi vivement opposé au dogme de 'inimitabilité
du Coran dans un des chapitres de son ouvrage Al-Fisal fi-lI-milal wa-lI-hawa’ wa-I-
niha.

Les libres-penseurs

De nombreux libre-penseurs, a I'intérieur du monde arabo-musulmans, ont eux
formulé des critiques contre I'inimitabilité du Coran. Comme le souligne Rodinson, « la
beauté du style coranique a été contestée énergiquement par ceux qui, pour une raison
ou une autre, échappaient a 'envolitement collectif. Au Moyen Age, plusieurs libres
penseurs musulmans écrivirent des livres intitulés, mo‘aradat al-gqor’an, ce qu'on peut
traduire a peu prés par « I’Anti-Coran ». On peut citer en particulier le célébre
philosophe et médecin al-Razi (m. 925). Ce dernier, protégé en vertu de 'immense
prestige dont il bénéficiait déja a I'’époque, pouvait écrire :

Nous pouvons certes produire mille [compositions] semblables, [tirées] des ceuvres de
rhétoriciens, d’orateurs éloquents et de poetes de valeur, qui sont plus adéquatement
formulées et qui exposent les sujets plus succinctement. Elles transmettent mieux le sens
et leur prose rythmée est d’'un metre meilleur [...]. Tu parles d’'une ceuvre qui raconte les
histoires des anciens et qui, en méme temps, est pleine de contradictions et ne contient

22 Abu al-Hasan ‘Abd al-‘Aziz ibn Yahya ibn Muslim al-Kinani al-Makki, Al-Haydah wa I-I tizar fi al-
Radd ‘Ala man Qala bi khalq al-Qur’an, Maktaba al-Ulim wa 1-Hikam, 2002, pp. 72-83.
23 Abu Ya‘la Muhammad ibn al-Husayn Ibn al-Farra’, Mu ‘tamad fi Usiil al-Din, Wadi‘ Zaydan Haddad,

1974, p. 277.
24 Muhammad al-Shahrastani, Kitab al-Milal wa al-Nihal, vol. 1, p. 30, 69-70.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



10

aucune information ou explication utile. Et ensuite tu dis : « produis quelque chose de
semblable ! »25

Un autre savant, Al-Warraq (m. 861), réfutera également I'inimitabilité coranique, en
arguant notamment que les adversaires de Muhammad étaient en guerre contre lui, ce
qui les avait distraits de relever le défi. Al-Warraq jugeait en outre que la qualité
littéraire du Coran était inférieure a celle du poete Aktam ibn Sayfi, contemporain du
Prophete et connu pour ses célebres proverbes de sagesse26.

Coran et poésie

La tradition musulmane a conservé plusieurs hadiths qui montrent que les
contemporains du Propheéte n’étaient pas toujours capables de faire la distinction entre
le Coran et certains poémes composés par de simples mortels. Le Compagnon du
Prophéte Abu Bakra raconte : « J’étais chez le Prophete alors qu'un bédouin récitait
[un texte] Je lui dis : O envoyé d’Allah, est-ce du Coran ou de la poésie ? Il me répondit :
C’est tantot I'un, tant6t ’autre »27. Dans une autre version, c’est cette fois le futur calife
Abu Bakr (a ne pas confondre avec Abu Bakra !) qui rapporte un récit tres similaire :
« Jétais chez le Prophéte et son poéte lui récitait [de la poésie]. Je lui dis : O envoyé
d’Allah, est-ce du Coran ou de la poésie ? Il me répondit : C'est tant6t 'un, tantot
Pautre »28. Un autre récit rapporte une situation pour le moins cocasse : Abdullah ibn
Rawaha, un Compagnon du Prophéte, est surpris par sa femme en plein ébat sexuel
avec une esclave. Comme il nie les faits, sa femme lui demande de réciter le Coran pour
prouver sa bonne foi. Mais étant en état d'impureté, il ne peut le faire, et récite a la
place de la poésie. Sa femme n’y verra que du feu29. Les sources relatent également
qu’en Irak, au 8e siecle, on récitait parfois dans les mosquées de la poésie arabe en
pensant qu’il s’agissait du Corans°. Toujours en Irak, a Basra, ou des libre-penseurs
musulmans avaient I’habitude de se réunir autour du célébre poete Bashar ibn Burd
(m. 785), on s’adonnait a des imitations du Coran, souvent jugées meilleures que
Poriginal : « ton poéme est meilleur que tel ou tel autre verset du Coran »31, disait-on.

Musaylima

A la mort de Muhammad, les sources arabo-musulmanes rapportent que 1'Arabie
s’enfonca dans de violents conflits provoqués par des opportunistes qui revendiquaient
le titre de prophéte. Parmi ces « faux prophetes » se trouve un certain Musaylima, qui
avait cherché a ridiculiser le Coran en produisant des textes parodiques, dont aucun
n’a survécu jusqu’a nous, bien que les historiens musulmans nous assurent que ses
parodies étaient de pietre qualité (notons qu’il etit été étonnant qu’ils disent I'inverse !)
Cela n’empécha pas Musaylima de faire de nombreux adeptes au point de devenir une

25 Abu Bakr Mohammad Ibn Zakariya al-Razi, A'lam al-nubuwwah, Salah al-Sawi, 1977, p. 31.

26 Al Imam Abul Mansir Al Maturidi, Kitab al-tawhid, éd. F. Kholeif, Dar el-Machreq, 1970, pp. 191.
27'Ala al-Din 'Ali ibn 'Abd-al-Malik Husam al-Din al-Muttaqi al-Hindi, Kanz al-'Ummal, vol. 3, pp. 581-
582, n°8001.

28 Raghib Isfahani, Muhadarat al-Udaba, vol. 1, p. 79.

29 Uthman ad-Darimi, Ar-Rad ‘ala al-Jahmiyyah, p. 56. Voir aussi Al-Dhahabi, Siyar a “lam al-nubala’,
vol. 1, p. 237.

30 Jack Tannous, The Making of the Medieval Middle East: Religion, Society, and Simple Believers,
Princeton University Press, 2018, p. 272.

3t Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien, Halle a.S., Niemeyer, 1889, vol. 2, p. 402.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



11

menace sérieuse pour la oumma naissante, et les savants islamiques durent déployer
beaucoup d’énergie pour le combattre et censurer ses écrits. N’est-ce pas la justement
un indice que ces derniers n’étaient pas aussi médiocres ? Comme I’écrit tres justement
Issa Boullata, « la tradition islamique ne I’aurait pas qualifié de « Menteur » et dépensé
autant d’énergie pour le ridiculiser s’il avait été incapable de produire de beaux vers ou
de la prose bien rimée dans le style des devins, qui pouvaient étre raisonnablement
comparés au Coran »32. De maniere intéressante, I’explorateur anglais William
Palgrave, qui voyagea en Arabie dans les années 1860, raconte qu’a cette époque
encore, Musaylima avait encore des partisans dans la région du Najd, au centre de la
péninsule, qui continuaient de réciter les textes qu’on lui attribuait3s. Le triomphe du
wahhabisme dans les années suivantes les enterrera une bonne fois pour toutes.

Ibn al-Muqaffa

Mentionnons également le cas d’Tbn al-Mugqaffa (m. 756), un savant d’origine perse
converti a l'islam dans sa jeunesse, ce qui ne 'empécha pas de garder son esprit
critique. L’historien Josef van Ess a retrouvé dans un ouvrage sept fragments de textes
attribués a al-Mugqaffa, qui s’apparentent clairement a une réponse au défi coranique.
On y retrouve surtout des versets du Coran recombinés les uns avec les autres, donnant
naissance a une version remixée du texte. Le but, apparemment, est de « montrer que
le matériel coranique peut étre réarrangé, avec un effet semblable, suivant une nouvelle
forme de prose rimée »34, ou encore de « montrer la banalité du langage coranique »35.
Mais dans le dernier fragment retrouvé, il écrit ce qui devait étre a l'origine la
conclusion de son travail :

Il reste que les deux textes [le Coran et sa parodie] sont dans la méme position, si bien
que la foi ne peut faire preuve de préférence entre eux, exaltant 'un et diminuant 'autre.
Par suite [on devrait] réciter I'un des deux aussi fréquemment que l'autre et considérer
sa formulation aussi agréable et linguistiquement correcte que celle de I'autre. Car c’est
par 'accoutumance que les gens trouvent agréables des [textes] récités et apprécient
nourriture, boisson et acte sexuel et c’est par déplaisir et manque d’expérience qu’ils en
sont détournés et s’éloignent de ce qui est droit.3¢

Dominique et Urvoy Marie-Thérese précisent que « ce fragment n’a pas été repris dans
toutes les sources manuscrites, signe qu’il était plus génant encore que les autres. Il est
le premier témoignage d'un questionnement sur le rapport du texte au public, sa
réception et son influence psychologique »37. Quant a Al-Muqaffa, il fut exécuté en 756
sur 'ordre du calife al-Mansour.

32 [ssa J. Boullata, « Parody of the Koran », EQ, vol. 4, p. 23.

33 William G. Palgrave, Narrative of a year’s journey through central and eastern Arabia, 1865, vol. 1,
p. 382.

34 Josef van Ess, « Some Fragments of the Mu’aradat al-Quran Attributed to Ibn al-Mugqaffa’ », in
Hinrich Biesterfeldt (éd.), Kleine Schriften by Josef van Ess, Brill, 2018, p. 956.

35 Ibid, p. 958.

36 Ibid, pp. 962-3

37 Marie-Thérése & Dominique Urvoy, op. cit., p. 56.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



12

Remarques conclusives

Dans sa Philosophy of Religion, Samuel Lebens résume I’argumentaire musulman
sur I'inimitabilité du Coran a travers le syllogisme suivant :

1. Le Coran est inimitable.
2. Sile Coran est inimitable, alors I'islam est vrai.
3. Le Coran étant inimitable, I'islam est vraiss.

L’essentiel de 'argumentation repose sur la premiere prémisse, a savoir I'idée que le
Coran est inimitable. Or, on a vu que c’est 1a que se situe le nceud du probléeme. En
effet, il est impossible de prouver que le Coran est véritablement inimitable. Les
criteres que devrait que devrait remplir 'imitation sont trop vagues, mal définis et
subjectifs pour permettre une évaluation tout a fait objective. A ce jour, la proposition
«le Coran est inimitable » reste une affirmation totalement gratuite et dénué de
fondement historique et scientifique. Les « preuves » apportées par ceux qui s’en font
les avocats consistent le plus souvent en des récits internes a la tradition musulmane
(on a donc affaire a un raisonnement souvent circulaire et sans corroboration
extérieure). Certes, les sources littéraires musulmanes ne manquent pas de rapporter
des récits ou les adversaires de Muhammad deviennent bouche-bée en entendant la
récitation du Coran et reconnaissent sa beauté prodigieuse. Par exemple, ‘Utba ibn
Rabi’, un des chefs des Quraychites, se serait adressé aux siens en ces termes apres
qu’on lui fit écouter une sourate du Coran :

J’ai entendu un discours tel que je n’en avais jamais entendu auparavant, par Dieu. Ce
n’est ni de la poésie, ni de la magie, ni de la divination. O gens de Quraysh, obéissez-moi.
Laissez cet homme poursuivre ce qu’il fait et laissez-le tranquille3.

Cependant, prendre ce type de récit pour argent comptant serait faire preuve d’une
trop grande naiveté. Au risque d’énoncer une évidence, on rappellera que les
adversaires du Prophéte n’ont laissé derriere eux aucun écrit. Tout ce qu’on a, ce sont
des propos que leur attribue la tradition musulmane dans des récits postérieurs qu’elle
sélectionna a sa guise, et qu’elle fabriqua parfois de toutes pieces pour les besoins de la
cause. Comme le résume fort bien Erkki Kojonen, « cela signifie que des propos comme
celui attribué a ‘Utba [...] ne devraient pas étre percus comme représentant de maniere
fiable le véritable point de vue des opposants [de Muhammad, ndlr], mais plus
vraisemblablement comme le reflet de I'apologétique islamique ultérieure »4°. On peut
d’ailleurs se poser la question suivante : en supposant que ces récits soient vrais, et que
les adversaires du Coran étaient parvenus a produire quelque chose de similaire voire
supérieur en réponse au « défi », les historiographes musulmans auraient-ils pris la
peine de reprendre et consigner par écrit ces récits compromettants ? Il est permis d’en
douter.

38 Samuel Lebens, Philosophy of Religion: The Basics, Routledge 2023, p. 79.

39 Al-Jurjani, Three Treatises on the Ijaz of the Quran, éd. Par M. K Ahmad & M. Z. Sallam, Garnet
Publishing, 2015, p. 90.

40 Erkki Kojonen, « On Literary Miracles and Social Credibility: The Epistemology

of an Islamic Argument », Religions, vol. 16, p. 5.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



13

Parfois, les apologistes de l'islam n’hésitent pas a citer d’anciens orientalistes qui
firent I’éloge des qualités littéraires du Coran. Il convient de noter que les apologistes
font souvent un usage tres sélectif des propos d’orientalistes ou de philosophes
européens au sujet du Coran. On en revient au probléme du « bon » et du « mauvais »
arabisant déja rencontré plus haut. Les orientalistes qui ont tenu des propos élogieux
sur le Coran ont tendance a étre mis en avant et a servir d’argument d’autorité. En
revanche, ceux qui se sont montrés plus critiques sur les qualités littéraires du Coran
sont la plupart du temps ignorés, et quand ils sont cités, c’est seulement pour leur
intenter des proces en incompétence ou en « islamophobie ». On notera curieusement
que l'orientaliste allemand Theodor Noldeke (m. 1930), dont les études pionnieres sur
le Coran continuent d’exercer une influence dans la recherche contemporaine, n’est
pratiquement jamais cité par les apologistes. Il est pourtant 'auteur d’une des
premieres (sinon de la toute premiere) publication portant spécifiquement sur le style
du texte coranique. Le silence des apologistes vient probablement du fait qu’ils ne
peuvent tirer aucune citation sensationnaliste du savant allemand, qui se contente il
est vrai d’analyser froidement la syntaxe du Coran en y relevant les erreurs et les
incohérences4!. Par ailleurs, la plupart des orientalistes qui ont chanté les éloges du
Coran ne se sont jamais convertis a I'islam. Or, cela vient réfuter la prémisse affirmant
que si le Coran est inimitable, alors il est (forcément) d’origine divine. On peut
reconnaitre la beauté d'un texte sans en conclure pour autant a une origine
suprahumaine. Tout comme on peut penser que le Requiem de Mozart surpasse tous
les morceaux de musique sans étre obligé d’en déduire que la partition du compositeur
autrichien lui a été révélée par Dieu.

Dans un tout autre registre, on pourrait par ailleurs se demander, non pas si le Coran
est inimitable, mais s’il n’est pas lui-méme une « imitation ». Le Coran, en effet, n’est
pas « descendu » du ciel. 11 est le fruit d'un contexte donné, celui du Proche-Orient
antique, dont il conserva la marque. Le lecteur habitué a nos publications est
maintenant bien familier de la question des « sources » du Coran, qui met en lumiére
la dépendance du texte coranique envers des écrits antérieurs (Talmud, textes
syriaques, livres apocryphes, etc.) Pour citer 'exemple le mieux connu, le verset 5 : 32,
qui contient la célébre maxime « celui qui tue un homme, c’est comme s’il tuait
I’humanité », est en fait une citation quasiment mot pour mot d’'un passage du
Talmud42. Dans un cas comme celui-ci, ou c’est manifestement le Coran qui « imite »
un texte antérieur, comment envisager le dogme de 'inimitabilité ? Comment un texte
« imitant » peut-il lui-méme étre « inimitable » ? Il y a 1a, semble-t-il, un impensé de
la tradition islamique. On rétorquera peut-étre que c’est le style et 1’éloquence
supposée du Coran qui sont inimitables, et non le contenu méme du texte — lequel peut
avoir des antécédents dans des écrits antérieurs. Mais méme dans ce cas, le probleme
demeure, car le style du Coran n’est pas toujours parfaitement distinct des écrits qui
lui sont contemporains ou qui ’ont précédé. Une future publication reviendra en détail
sur la question du style du Coran, ou une analyse comparative nous permettra de

41Theodor Noldeke, Remarques critiques sur le style et la syntaxe du Coran, Adrien Maisonneuve, 1953.
42 Voir notre article : https://al-kalam.fr/le-coran/les-sources-du-coran/abel-et-cain/celui-qui-tue-un-
homme/

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



14

dresser des similitudes intéressantes avec divers corpus littéraires de I’Antiquité. Pour
I’heure, nous nous contenterons de quelques breves remarques.

Tout d’abord, on peut rapprocher le style du Coran et celui de la poésie arabe
préislamique. Le sujet doit étre abordé avec beaucoup de précaution dans la mesure ou
Pauthenticité de la poésie préislamique, dont on ne possede que des recensions
tardives, reste débattue par les historiens. Néanmoins, les recherches épigraphiques
menées dans la péninsule ont permis de mettre au jour plusieurs inscriptions de nature
poétique. Ahmad al-Jallad note a ce propos que «les quelques textes poétiques
découverts jusqu’a maintenant présentent des paralléles structurels frappants avec le
Coran, en particulier avec les sourates plus courtes et mystiques »43. Le Coran est écrit
en grande partie en prose rimée, un genre littéraire appelé saj’, que les poetes et devins
arabes avant l'islam utilisaient dans leurs propres récitations44. Par ailleurs, le texte
coranique se fait de nombreuses fois ’écho des adversaires du Prophéte qu’ils accusent
d’étre un poete (par exemple 5 : 25 ; 52 : 30, etc.) Parfois, le Coran récuse directement
cette idée : « Ce n’est ni la parole d’un poete/ ni la parole d'un devin ! » (69 : 41-42).
Ces accusations répétées montrent que les contemporains du Prophéte ne voyaient rien
qui distinguat le Coran de la simple poésie ou des « contes des anciens » (25 : 5) qu’ils
entendaient a longueur de journée.

La recherche des antécédents stylistiques du Coran nous améne également a
regarder du c6té de la littérature syriaque. Les auteurs syriaques, on le sait, avaient
souvent recours a la poésie, ou plus précisément a des pieces homilétiques appelées
mimré (au singulier : mimro). Or, les historiens ont depuis longtemps remarqué les
similitudes parfois frappantes qui existent entre le texte coranique et certaines
homélies syriaques. De telles similitudes concernent non seulement le contenu du
texte, mais également le style. Au sujet de ’eschatologie, théme récurrent dans le Coran
comme dans les textes syriaques, Tor Andrae note ainsi qu’il y a de part et d’autre « un
seul et méme schéma homilétique »45. Plus récemment, Paul Neuenkirchen et Gabriel
S. Reynolds ont montré que certaines parties du Coran se donnent a lire comme une
version arabe de textes liturgiques et homilétiques syriaques, partageant des affinités
sur le plan thématique, mais également phraséologique et stylistique46. Dans un
registre un peu différent, Michel Cuypers souligne que la composition du Coran obéit
a un ensemble de regles que 'on retrouve également dans les textes de la Bible ainsi
que dans divers écrits du Proche-Orient (textes pharaoniques, akkadiens, ougaritiques,
etc.) Ces régles forment ce qu’il est convenu d’appeler la « rhétorique sémitique »47.

43 Ahmad al-Jallad, « The Linguistic Landscape of Pre-Islamic Arabia: Context for the Qur’an », in
Mustafa Shah & Muhammad Abdel Haleem (éds.), The Oxford Handbook of Qur’anic Studies, Oxford
University Press, 2020, p. 121.

44 Voir notamment Devin J. Stewart, « Saj' in the Qur'an: Prosody and Structure », Journal of Arabic
Literature, vol. 21 (2), pp. 101-139.

45 Tor Andrae, Les origines de lislam et le christianisme, Adrien Maisonneuve, 1955, p. 145.

46 Voir Paul Neuenkirchen, « Late Antique Syriac Homilies and the Quran: A Comparison of Content
and Context », Mélanges de UInstitut dominicain d’études orientales, vol. 37, pp. 3-28 ; Gabriel S.
Reynolds, The Qur’an and its Biblical Subtext, Routledge, 2010, p. 232 sqq. Le lecteur pourra trouver
un exemple d'une similitude pour le moins frappante entre un verset du Coran et une homélie de Jacques
de Saroug dans notre article : https://al-kalam.fr/le-coran/les-sources-du-coran/la-creation/le-vol-
des-oiseaux/

47 Michel Cuypers, La composition du Coran, Editions J. Gabalda et Cie, 2011.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g

4



15

Ainsi, du point de vue de sa structure rhétorique, le Coran s’inscrit clairement dans la
culture scribale du Proche-Orient de I’Antiquité, dont il reprend les codes et les
méthodes. Les exemples de ce genre pourraient étre multipliés, qui montrent que le
style du texte coranique répond a des schémas bien connus dans I’Antiquités, lesquels
il reproduit. Evidemment, il ne s’agit pas de nier au Coran son originalité, laquelle il a
de toute facon. En revanche, 'approche comparative permet de resituer le texte
coranique dans le contexte littéraire qui I’a vu naitre, et dont il est le produit.

En guise de conclusion, que peut-on dire au sujet de 'inimitabilité supposée du
Coran ? On a vu que la doctrine n’était apparue que tardivement, et encore de maniere
tres progressive, et qu’elle rencontra sur sa route de nombreux critiques musulmans,
dont certains en payerent le prix de leur vie. On a vu également que le caractere
inimitable du Coran est difficilement « testable » et qu’il est pratiquement impossible
d’en faire la démonstration scientifique indépendante de tout précepte religieux. Il est
bien siir permis de croire que le Coran est inimitable, mais il ne peut s’agir 1a que d'une
assertion théologique, relevant de la foi et la sensibilité propre a chacun. Enfin, nous
avons attiré 'attention sur le fait que le Coran, tout en étant une ceuvre arabe originale
du 7¢ siecle, possede un certain nombre de sources et de modéles littéraires, qui redent
de fait caduc toute prétention a I'inimitabilité.

Al-kalam.fr © — La premiére référence mondiale sur les origines de I'islam.
p g



