
1 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

Le Coran est-il inimitable ? 

 

 

Introduction 
     Selon la croyance orthodoxe en islam, le Coran est la Parole incomparable et 

inégalable d’Allah. Cette conviction prend racine dans le Coran lui-même, qui met ses 

adversaires au défi de produire quelque chose de semblable. À partir du 9e siècle, les 

théologiens musulmans développèrent ainsi la doctrine de l’inimitabilité du Coran 

(i’jaz al-qur’ân), affirmant que nul ne peut en imiter le style et l’éloquence. Le caractère 

prétendument inimitable du Coran est présenté comme le miracle par excellence de 

Muhammad, et la preuve de sa prophétie. Dans les traités médiévaux, comme dans 

certains discours contemporains sur Internet, ses qualités littéraires sont souvent 

exaltées de façon hyperbolique, au point de tendre vers une forme de « bibliolâtrie »1. 

Pourtant, l’affirmation de l’inimitabilité du Coran ne s’est pas imposée d’emblée. Les 

savants musulmans ont beaucoup divergé sur sa définition précise, et certains s’y 

opposèrent vigoureusement. Dans cet article, nous présenterons l’histoire du dogme et 

les principaux écueils qui s’y rattachent. Nous concluons à l’impossibilité de prouver 

l’inimitabilité du Coran, et à la nécessité de replacer celui-ci dans le contexte littéraire 

de son époque. 

Le développement du dogme 

Le défi coranique 

       Plusieurs versets du Coran mettent au défi ses adversaires de produire un écrit 

comparable : « tâchez donc de produire une sourate semblable et appelez vos témoins, 

que vous adorez en dehors d’Allâh, si vous êtes véridiques » (2 : 23) ; « composez donc 

une sourate semblable à ceci » (10 : 38) ; « Même si les hommes et les djinns 

s'unissaient pour produire quelque chose de semblable à ce Coran, ils ne sauraient 

produire rien de semblable, même s'ils se soutenaient les uns les autres » (17 : 88), etc. 

Pris en tant que tels, ces passages ne disent pas grand-chose sur le « défi » qui est 

lancé : s’agit-il de produire un texte semblable au contenu du Coran, à son style (au 

sens large) ou encore les deux à la fois ? Nous verrons bientôt que les théologiens 

musulmans eux-mêmes ont longuement divergé sur la question. Quoi qu’il en soit, le 

défi coranique semble remonter à une ancienne pratique des poètes arabes avant 

l’islam : la mu’ârada. La poésie était en effet l’un des passe-temps favoris des Arabes 

préislamiques, et il arrivait parfois que des poètes peu scrupuleux produisent des 

contrefaçons en imitant le style d’un poème composé par un autre. On parlait alors de 

 
1 Cette « bibliolâtrie » s’illustre par exemple à travers les propriétés magiques et talismaniques prêtées 
au Coran. Cf. Travis Zadeh, « ‘Fire Cannot Harm It’: Mediation, Temptation and the Charismatic Power 
of the Qur'an», Journal of Qur’ānic Studies, vol. 10 (2), 2008, pp. 50-72. 



2 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

mu’ârada pour désigner « un poème composé avec une rime et un rythme similaires à 

un poème précédemment écrit »2. Selon Richard Martin, « la prétention théologique 

selon laquelle le Coran ne peut pas être imité était un calque de la mu’ârada 

poétique »3. Cela expliquerait aussi pourquoi le Coran fustige à de nombreuses reprises 

les poètes4. Le dogme de l’inimitabilité coranique trouve également des échos et des 

concepts équivalents dans la littérature grecque et latine, où certains auteurs étaient 

réputés inimitables ou prétendaient l’être5. Au 5e siècle avant notre ère, le poète 

Théognis de Mégare se plaint : « Je ne comprends rien aux sentiments de nos 

concitoyens. Que je fasse bien ou mal, je ne puis leur plaire. Beaucoup me blâment, 

tant mauvais que bons: mais nul n'est capable de m'imiter » (Sentences, 367–370).  

     Pour les théologiens musulmans, l’inimitabilité du Coran va souvent de pair avec la 

perfection supposée de la langue arabe. On lit par exemple dans les Rasâ’il Ikhwân al-

Safâ’ : 

La langue parfaite, c'est celle des Arabes. Toute autre langue est inférieure. En effet, la 

langue arabe est aux autres langues ce que la forme de l'homme est à l'animal. De même 

que la forme de l'homme est la forme animale ultime, de même la langue arabe est 

l'accomplissement de la langue humaine et le fleuron de l'écriture. 

Il va de soi qu’une telle déclaration ne relève pas du champ scientifique : elle 

supposerait une étude comparative approfondie intégrant l’ensemble des langues, y 

compris celles aujourd’hui disparues. Il convient d’y voir un discours théologique : la 

« meilleure des communautés » ne peut avoir que la « plus parfaite des langues ». On 

signalera au passage que l’idée de perfection et de supériorité linguistique n’est pas 

propre aux Arabes ni aux musulmans. On la retrouve également dans les traditions 

grecques, latines, hébraïques ou encore syriaques. Kevin van Bladel a montré 

également que les zoroastriens considéraient l’Avesta, leur texte sacré, comme étant 

inimitable, écrit dans une langue elle-même inimitable6. De là, il n’est pas difficile 

d’imaginer comment la doctrine a pu transvaser du zoroastrisme à l’islam, dont 

beaucoup des théologiens médiévaux étaient d’origine perses. 

 Une doctrine tardive 

     De façon intéressante, on constate que le dogme de l’inimitabilité du Coran ne 

provient ni du Coran lui-même, d’où le terme est absent, ni de la Sunna, ni même 

encore des premières générations de musulmans. Au départ, la nature inimitable du 

Coran portait sur le contenu du livre, non sur son style ou son éloquence. Un 

 
2 Terry DeYoung, « Mu'arada and modern Arabic poetry : some examples from the work of Badr Shakir 
al-Sayyab », Edebiyat, vol. 5 (1994), p. 217. 
3 Richard C. Martin, « Inimitability », in Jane Dammen McAuliffe (éd.), Encyclopaedia of the Qur’an, 
Brill, 2002, vol. 2, p. 528. 
4 Par exemple : « De même les poètes sont suivis par les errants. Ne vois-tu point qu’en chaque vallée ils 
divaguent et disent ce qu’ils ne font point ? » (2 : 224-226). Sur l’attitude ambiguë à l’égard des poètes 
dans les premiers temps de l’islam, voir Claude Gilliot, « Poète ou prophète ? Les traditions concernant 
la poésie et les poètes attribuées au prophète de l’islam et aux premières générations musulmanes », in 
Floréal Sanagustin (éd.), Paroles, signes, mythes, mélanges offerts à Jamal Eddine Bencheikh, IFEAD, 
2001, pp. 331-396. 
5 Colin Burrow, Imitating Authors: Plato to Futurity, Oxford University Press, 2019, pp. 37-138. 
6 Kevin van Bladel, « Zoroaster’s Many Languages », in Hinrich Biesterfeldt et al. (éds.), Arabic 
Humanities, Islamic Thought, Brill, 2017, pp. 190-191. 



3 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

commentateur ancien, Qatada ibn Di’ama (m. 735), illustre bien la tendance de son 

époque. Il interprète les versets du défi de la manière suivante : « c’est-à-dire 

semblable à ce Coran par la vérité et l’authenticité, et où n’entrent ni fausseté ni 

mensonge »7. Ainsi, les premiers théologiens musulmans réitèrent la position classique 

des rhétoriciens de l’Antiquité. Pour Platon comme pour Aristote, l’éloquence ne 

saurait suffire à elle seule à définir un « bon » discours. C’était là l’arme des sophistes 

qui utilisaient leurs compétences en rhétorique pour duper les gens. Le contenu d’un 

discours devait être inséparable de sa forme. Dans le cas du Coran, certains passages 

que l’on pourrait trouver « dérangeants » ne se prêtent pas vraiment à un exercice de 

style. En effet, y a-t-il une manière éloquente et inimitable d’autoriser de frapper son 

épouse (4 : 34), d’avoir des relations sexuelles avec des esclaves (4 : 24), d’ordonner 

l’amputation de la main des voleurs (5 : 38), ou encore de tuer les incroyants « partout 

où vous les trouverez » (2 : 187) ? 

     Quoi qu’il en soit, c’est à une époque plus tardive que les théologiens musulmans 

développeront la doctrine telle qu’on la connait aujourd’hui, et dont les débuts ne 

peuvent pas « être datés avant le neuvième siècle et présupposent plusieurs étapes de 

développement théologique et culturel »8. Il faudra encore attendre la fin du 10e siècle 

pour voir apparaitre les premiers traités sur l’inimitabilité du Coran9, comme le Bayân 

iʻjâz al-Qurʼân (« Explication du miracle du Coran ») du savant Al-Khattabi (m. 996). 

Sophia Vasalou a montré que l’élaboration de cette doctrine est d’abord une réponse 

aux auteurs chrétiens, qui, dans leurs polémiques avec les musulmans, reprochaient à 

Muhammad de n’avoir produit aucun miracle10. Ce reproche est notamment formulé 

sous la plume du chrétien arabe Al-Kindi (m. 873), surnommé « le philosophe des 

Arabes », qui écrit : « montre-moi une preuve ou un signe d’une action merveilleuse 

accomplie par votre maitre Muhammad, pour certifier sa mission, et pour prouver que 

ce qu’il a fait en matière de massacre et de rapine était, comme pour les autres, un acte 

divin »11. En effet, les juifs et les chrétiens pouvaient se prévaloir du fait que Moïse et 

Jésus avaient accompli des miracles, lesquels sont d’ailleurs acceptés des musulmans. 

Dans ce contexte de rivalités religieuses, il fallait que le Prophète de l’islam eût 

accomplit lui aussi des miracles. Le Coran est ainsi présenté comme le miracle apporté 

par Muhammad, comparable à la séparation de la mer en deux par Moïse et à la 

guérison des malades par Jésus.  

L’impossible défi 

La dimension psychologique 

 
7 Cité par Marie-Thérèse et Dominique Urvoy, Enquête sur le miracle coranique, Le Cerf, 2018, p. 53. 
8 Matthias Radscheit, « Provocation », in Jane Dammen McAuliffe (éd.), Encyclopaedia of the Qur’an, 
op. cit., vol. 4, p. 313. 
9 Claude Audebert, « I’gaz et sacralité » in Daniel De Smet et al. (éds.), Al-Kitab. La sacralité du texte 
dans le monde de l’Islam. Actes du Symposium International tenu à Leuven et Louvain-la-Neuve du 
29 mai au 1er juin 2002 (Acta Orientalia Belgica, Subsidia III), Leuven-Bruxelles-Louvain-la-Neuve, 
2004, p. 296. 
10 Sophia Vasalou, « The Miraculous Eloquence of the Qur'an: General Trajectories and Individual 
Approache », Journal of Qur'anic Studies, vol. 4 (2), 2002, pp. 27-29. 
11 Cité par Andrew Rippin, Muslims: their religious beliefs and practices, Routledge, 2012, p. 34. 



4 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

     L’une des principales difficultés présentées par la doctrine de l’inimitabilité du 

Coran est son caractère subjectif. Elle repose en effet avant tout sur un appel aux 

émotions, comme l’illustrent les propos d’Al-Khattabi qui évoque : 

[L’effet du Coran] sur les cœurs et son influence sur les âmes. Jamais tu n’entendras, à 

l’exception du Coran, de discours en vers ou en prose qui, lorsqu’il frappe l’oreille, suscite 

dans le cœur tantôt un tel plaisir et une telle douceur, tantôt une telle crainte et une telle 

frayeur. Les âmes se réjouissent à l’entendre, les cœurs se détendent ; à peine ont-ils eu 

leur part de [joie] que les voilà effarouchés, saisis de frayeur et d’inquiétude, plongés 

dans la peur et la terreur. Il fait se hérisser l’épiderme, étreint les cœurs […]12 

En suivant cet argument, on comprend que le Coran est inimitable car il procure des 

émotions (du plaisir, de la douceur, de la crainte…) et des frissons à celui qui l’écoute. 

Al-Khattabi décrit en fait un mécanisme purement physiologique, à savoir la libération 

de dopamine qui active le système de récompense responsable des sensations de bien-

être qu’il décrit. Quant aux frissons, ils proviennent des messages nerveux transmis 

par le cerveau qui contractent les petits muscles situés sous la peau. Il va sans dire que 

l’écoute du Coran n’est pas la seule activité susceptible de provoquer de telles réactions. 

Après tout, qui n’a jamais ressenti des frissons en écoutant une chanson qui rappelle 

un souvenir particulier ? Ou un hymne national avant une grande compétition ? Ou 

devant la scène d’un film émouvant ?  Les exemples peuvent être multipliés à foison. 

Le mécanisme psychologique derrière les propos d’Al-Khattabi a été très bien décrit 

par Maxime Rodinson : 

Un texte dont on a été bercé depuis l’enfance, que l’on a entendu réciter avec ferveur dans 

les circonstances les plus solennelles et les plus émouvantes, qu’on a soi-même épelé, 

étudié, dont on s’est peu à peu imprégné, acquiert au bout d’un certain temps une 

résonance incomparable. […] Rien d’étonnant à ce que tant de Musulmans soient 

persuadés de la perfection inimitable du texte coranique, étonnés et indignés qu’on 

puisse la mettre en doute. Rien d’étonnant non plus à ce que ceux du dehors, confrontés 

pour la première fois aux textes en question, n’y voient souvent rien qui leur paraisse 

justifier l’émerveillement de ceux qui s’en bercent13. 

Ce qui confère au Coran sa nature inimitable aux yeux de nombreux musulmans, en 

définitive, dépend moins de ses caractéristiques propres que du rapport au texte 

entretenu par les croyants, ainsi que des préférences et des goûts de chacun. On peut, 

par exemple, considérer que le Requiem in D minor de Mozart est inimitable, comme 

le sont l’Odyssée d’Homère, les œuvres de Shakespeare et de Molière, la Joconde de 

Léonard de Vinci, etc. De la même façon, la philosophie de Platon a-t-elle été surpassée 

par celle d’un homme (ou d’un djinn-philosophe) ? Faut-il en déduire que l’œuvre de 

Platon est inimitable et qu’il s’agit là d’une preuve de sa prophétie ? Ce problème avait 

déjà été soulevé par le libre-penseur d’origine perse Ibn al-Rawandi (m. 911), qui écrit : 

Les musulmans ont pris comme argument pour la prophétie de leur prophète le livre que 

ce dernier a apporté et avec lequel il a défié les rhéteurs qui n’ont pas pu y répondre. Il 

faut leur dire : vous vous trompez et le sectarisme domine votre cœur. Dites-nous : si 

quelqu’un prétendait, au sujet des philosophes qui nous ont précédés, ce que vous 

 
12 Hamad ibn Mohammad al-Khattabi, Al-Bayan I'jâz al-Qur'ân, p. 154. 
13 Maxime Rodinson, Mahomet, Éditions du Seuil, 1968, p. 127. 



5 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

prétendez au sujet du Coran, et qu’il donne comme preuve de la véracité de ce qu’ont 

soutenu Ptolémée et Euclide qu’un disciple d’Euclide prétend que les créatures en sont 

incapables [de produire une œuvre similaire, ndlr], aurait-on confirmé sa prophétie ?14 

Dans son livre God is Beautiful: The Aesthetic Experience of the Quran, l’historien 

d’origine iranienne Navid Kermani tente de dissiper ce type de comparaison, en 

soulignant que si le Requiem de Mozart produit un tel effet, c’est parce que ceux qui 

l’écoutent savent que c’est du Mozart. Cela est peut-être vrai en partie, mais il faut alors 

conclure de la même manière que si les musulmans sont persuadés que le Coran est 

éloquent et inimitable, c’est précisément parce qu’ils savent qu’il s’agit du Coran15. 

 Quelques problèmes épistémologiques 

     Tel qu’il est formulé, le dogme de l’inimitabilité du Coran pose un certain nombre 

de problèmes tant sur le plan théorique que pratique qui le rendent infalsifiable et 

scientifiquement infondé. En particulier, le Coran ne donne aucune règle, ni aucune 

modalité concernant le « défi » lancé à ses adversaires. Or, il conviendrait pour 

commencer de déterminer quels sont les critères objectifs permettant de décider si un 

texte a relevé le défi ou s’il a échoué. Certains théologiens comme Al-Bâqillâni 

(m. 1013), qui fut l’un des grands théoriciens de l’inimitabilité du Coran, affirmaient 

qu’aucun critère littéraire humain ne permettrait d’évaluer le miracle coranique16. 

Autant dire que toute tentative d’imitation est vouée à l’échec. D’autres théologiens ont 

proposé plusieurs critères, sans toutefois parvenir à s’entendre sur une liste précise. 

Ceux qui reviennent le plus souvent sont l’éloquence, la beauté du style, l’élégance de 

la prose, l’agencement, etc. Mais même une fois qu’on a nommé tous ces critères, le 

problème reste entier : comment définir l’éloquence ? Quels sont les critères 

permettant de distinguer un texte éloquent d’un texte qui ne l’est pas ? Qui est chargé 

du choix de ces critères, et sur la base de quels éléments probants ? De plus, tous ces 

critères font appel à la subjectivité et à l’arbitraire de chacun. Même en définissant les 

critères de la manière la plus précise et rigoureuse qui soit, la quête du jugement 

parfaitement objectif resterait une illusion. Oliver Conolly explique ainsi que « les 

jugements littéraires peuvent être objectifs jusqu’à un certain point, mais non au-delà 

de ce point »17. L’impression qui se dégage de toutes ces observations, c’est que 

l’inimitabilité du Coran échappe à toute définition précise. Or, même en faisant preuve 

de beaucoup de volonté, il sera toujours très difficile d’imiter un objet dont les 

caractéristiques sont mal définies.   

     De plus, on ne peut s’empêcher de remarquer que l’inimitabilité du Coran est 

presque toujours affirmée par des apologistes musulmans. Ces derniers se placent dans 

une position confortable où ils sont à la fois juge et partie. Autant dire que le verdict 

est connu d’avance. Pour sortir du problème, on pourrait désigner un collège d’experts 

chargés de jouer le rôle d’arbitre. Mais cette solution crée peut-être autant de difficultés 

 
14 Cité par Marie-Thérèse & Dominique Urvoy, op. cit., p. 62. 
15 Navid Kermani, Go dis Beautiful: The Aesthetic Experience of the Quran, Polity Press, 2015, p. 195. À 
lire en parallèle de la recension critique de Gabriel S. Reynolds, « Word Perfect », First Things, 
accessible à l’adresse suivante : https://firstthings.com/word-perfect/ (consulté le 12/12/2025) 
16 Nasr Abu Zayd, « The Dilemma of the Literary Approach to the Qur'an », Alif, vol. 23, 2003, p. 13. 
17 Oliver Conolly, « Are Literary Judgments Subjective? », Prospect Magazine (15/09/2016). 

https://firstthings.com/word-perfect/


6 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

qu’elle n’en résout. En effet, comment pourrait-on s’assurer que ce collège d’experts 

soit « neutre » (en supposant que la neutralité soit véritablement possible) ? Pour que 

le grand public s’en remette au jugement des experts, il faut s’assurer également que 

ces derniers soient réellement compétents. Or, c’est là que se trouve le nœud du 

problème : comment des non experts peuvent-ils juger la compétence des experts ? 

Comme le note Adam Elga, qui enseigne la théorie de la décision à l’université de 

Princeton, « on ne peut jamais être totalement certain de sa propre capacité à identifier 

de bons experts. Ainsi, ce n’est que dans des cas très idéaux qu’il est approprié de 

considérer quelqu’un comme un expert […], et donc de s’en remettre entièrement à son 

jugement »18. Par ailleurs, faudrait-il y admettre des experts de confession 

musulmane ? Si oui, on peut raisonnablement douter qu’ils soient totalement 

impartiaux. Sinon, il est probable que beaucoup de musulmans n’acceptent pas le 

résultat du verdict si celui-ci ne va pas dans le sens attendu. Le penseur musulman 

Shabbir Akhtar (m. 2023) ne disait pas autre chose lorsqu’il écrivait que 

même les arabisants non croyants finissent par reconnaître le caractère exceptionnel de 

la langue du Coran. Beaucoup d’entre eux, après une vie entière d’études et de réflexion, 

finissent par renier les jugements dépréciatifs qu’ils avaient portés plus tôt, dans l’ardeur 

d’une ‘‘érudition’’ encore immature et d’un zèle missionnaire. Tous les spécialistes 

compétents s’accordent par ailleurs sur un point : si une traduction peut restituer le sens 

et les nuances savantes d’un vocabulaire à la fois riche et mystérieux, elle ne pourra 

jamais rendre la pleine étendue de son impact émotionnel19. 

Les propos d’Akhtar sont révélateurs de l’attitude de beaucoup d’apologistes 

musulmans sur ces questions. Il y aurait d’un côté le « bon » arabisant, celui qui 

concède au Coran toutes les qualités littéraires que ces mêmes apologistes veulent voir 

en lui. De l’autre côté, le « mauvais » arabisant, qui n’est guère impressionné par le 

style coranique, est immédiatement disqualifié : on le suspecte de « zèle 

missionnaire », dont Akhtar est évidemment dépourvu, et son « érudition » (on notera 

l’usage des guillemets) est jugée immature – d’où l’on comprend qu’il n’y a de maturité 

qu’en la reconnaissance du caractère exceptionnel du Coran. Déjà au 19e siècle, 

l’orientaliste anglais Edward Henry Palmer notait que les musulmans « ont admis 

d’emblée qu’il [le Coran] est inégalable, et ils en ont fait le modèle stylistique par 

excellence ; toute divergence à son égard ne peut donc être perçue que comme une 

imperfection »20. En fait, c’est comme si le Coran jouait un match à domicile, devant 

un public entièrement musulman, avec un arbitre musulman et selon des règles que 

les musulmans ont décidées sans concertation, et qui ne sont même pas communiquées 

à l’équipe adverse. Autant dire que le résultat final est connu avant même que le match 

ait réellement commencé. Et si dans un improbable scénario, le Coran commettait 

l’exploit d’en sortir perdant, les règles prévoient que le match soit tout simplement 

annulé et le résultat considéré comme nul et non avenu. En somme, le « défi » du Coran 

pourrait se résumer par la formule suivante : « pile je gagne, face tu perds ». 

 
18 Adam Elda, « Reflection and Disagreement », Noûs, vol. 41, p. 483. 
19 Bassam Saeh, The Miraculous Language of the Qur’an: Evidence of Divine Origin, International 
Institute of Islamic Thought, 2015, p. 14. 
20 Eward Henry Palmer, The Qur’an: Introduction, Clarendon Press, 1880, p. 11. 



7 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

     En plus des questions déjà soulevées, d’autres problèmes viennent s’ajouter. 

Premièrement, le Coran est un livre arabe. Le défi sur son inimitabilité concerne-t-il 

les productions littéraires en toutes langues confondues ou uniquement les textes écrits 

en arabe ? Dans le premier cas, on peut se demander dans quelle mesure il est possible 

de comparer un texte écrit en grec ancien, en sanskrit, en mandarin, en arabe, etc. Dans 

le second cas, le défi serait fort peu équitable, car il reviendrait à exclure la quasi-

totalité de l’humanité (rappelons que les arabophones constituent 4 % de la population 

mondiale en 2024). Deuxièmement, on sait que les djinns sont également concernés 

par le défi (voir par exemple 17 : 88). Or, jusqu’à preuve du contraire, il n’existe aucun 

moyen de communication entre les djinns et les hommes. Dès lors, comment 

pourrions-nous être certains que le défi n’a jamais été relevé par un djinn ? 

Troisièmement, qu’en est-il des intelligences artificielles ? Le Coran adresse son défi 

uniquement aux hommes et aux djinns. Faut-il exclure les textes générés par des 

intelligences artificielles, ou bien les inclure en considérant qu’il s’agit tout compte fait 

d’un produit de l’esprit humain ?  

Tester l’inimitabilité ? 

     Compte tenu de toutes ces observations, le défi coranique parait impossible à 

relever, non parce que le Coran serait réellement inimitable, mais parce que sa mise en 

œuvre s’avère pour le moins périlleuse. En l’absence de critères objectifs et de 

définition suffisamment précise, l’inimitabilité du Coran ne peut pas être prouvée – 

pas plus qu’elle ne peut être réfutée a priori. Or, selon un principe épistémologique 

énoncé par Karl Popper, pour faire partie de la science, une hypothèse doit être 

falsifiable21. C’est-à-dire que l’on doit pouvoir être en mesure de prouver qu’elle est 

fausse en la soumettant à un examen critique – autrement dit, en la testant. Par 

exemple, la proposition « il ne pleut jamais le mercredi » est falsifiable, car on peut la 

tester (en relevant des données pluviométriques ou par la simple observation). En 

revanche, la proposition « l’horoscope permet de prédire l’avenir » est infalsifiable, car 

les prétendues « prédictions » sont souvent beaucoup trop vagues et ne peuvent pas 

être testées. Le dogme de l’inimitabilité du Coran appartient à la seconde catégorie.  

     Tel qu’elle est définie (ou peut-être à cause de son manque de définition), il est en 

effet impossible de tester la proposition « le Coran est inimitable ». S’il est 

parfaitement concevable que les musulmans puissent croire ainsi, cela ne constitue pas 

pour autant une vérité scientifique et objective. Encore faudrait-il le prouver, ce qui, 

on l’a vu, parait ô combien difficile. La difficulté est d’autant plus grande que très 

souvent, le Coran est utilisé comme autorité pour prouver sa propre valeur. Cela ressort 

très clairement dans l’argumentation d’Al Bâqillânî, qui écrit dans son livre iʿjāz al-

Qur'ān : « il n’est pas acceptable de dire que ce livre [le Coran] requiert une preuve […] 

car ses versets constituent la preuve ».  

    En sortant de ce type de raisonnement circulaire, on pourrait tester l’inimitabilité du 

Coran en s’inspirant par exemple des protocoles utilisés lors des essais cliniques 

(notamment en pharmacologie). Le développement d’un nouveau médicament 

 
21 Pour une bonne introduction au falsisficationnisme et à l’épistémologie des sciences d’une manière 
générale, voir Alan Chalmers, Qu’est-ce que la science ?, Éditions de la découverte, 1988. 



8 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

demande en effet la réalisation de plusieurs phases de test visant à déterminer le niveau 

d’efficacité et les effets secondaires. Résumés de façon très schématique, les protocoles 

se déroulent de la manière suivante : les participants sont répartis de manière aléatoire 

dans deux groupes : un groupe expérimental, qui reçoit le traitement à tester et un 

groupe de contrôle qui reçoit un placebo. L’essai se déroule généralement en double 

aveugle, c’est-à-dire que ni les participants, ni les médecins ne savent qui a reçu quoi. 

À la fin, les données des deux groupes (diminution des symptômes, survenue d’effets 

secondaires, etc.) sont collectées et comparées. Le médicament est efficace si les 

participants du premier groupe présentent une amélioration de leurs symptômes 

significativement plus importante que les participants du groupe de contrôle. 

     Ainsi, un bon protocole pour tester l’inimitabilité du Coran serait de répartir des 

participants en deux groupes, l’un devant évaluer des extraits du Coran, et le second, 

son imitation. Les participants devraient attribuer une note en fonction de plusieurs 

critères définis à l’avance. On pourrait alors déterminer lequel des deux textes a obtenu 

la meilleure notation. De manière alternative, imaginons un panel de participants à qui 

l’on présente, de manière aléatoire, un passage du Coran et celui d’une imitation. À 

chaque fois, les participants devraient indiquer s’il s’agit : (A) du Coran ou (B) de son 

imitation. Une variante de ce protocole consisterait à présenter quatre textes aux 

participants, à qui on demanderait de retrouver celui qui correspond au Coran. Une 

analyse des résultats permettrait alors de déterminer si les participants ont identifié 

correctement le Coran à un niveau statistiquement significatif (c’est-à-dire plus 

souvent que ne le permettrait le hasard).  

     Ces différents protocoles présentent toutefois certaines limites. La question des 

critères d’évaluation reste pleinement ouverte. De plus, il conviendrait de réfléchir aux 

critères d’inclusion et d’exclusion du panel : par exemple, il faudrait probablement 

exclure les personnes qui ont une connaissance préalable du Coran, car ils présentent 

un risque élevé de biais qui fausserait les résultats. Ensuite, qui serait responsable de 

la production des imitations ? Faut-il inclure les productions générées par des 

intelligences artificielles ? Dans tous les cas, les résultats ne permettraient pas 

tellement de vérifier que la proposition « le Coran est inimitable » est valide. Tout au 

plus, ils permettraient de vérifier la supériorité littéraire du Coran par rapport à un 

nombre limité de textes. Idéalement, ces protocoles devraient être répliqués un grand 

nombre de fois, avec un panel et des textes différents, afin de tester la robustesse des 

résultats. Mais même ici, et en supposant que les résultats soient toujours favorables 

au Coran, son inimitabilité ne serait pas établie pour autant. Pensons à la proposition 

« tous les cygnes sont blancs ». L’observation répétée de cygnes blancs (et l’absence de 

cygnes de toute autre couleur) suffit-elle à prouver la validité de la proposition ? Selon 

la logique inductive, on pourrait être tenté de répondre par l’affirmative, mais en 

réalité, aucune accumulation d’observations favorables ne permet de démontrer 

définitivement l’universalité de l’énoncé. En revanche, la découverte d’un seul cygne 

noir suffit à le réfuter. Une théorie universelle ne peut donc jamais être vérifiée de 

manière absolue, mais elle peut être mise à l’épreuve et potentiellement falsifiée. 

Revenons au sujet qui nous intéresse. Même avec les protocoles que nous avons 

proposés, l’énoncé « le Coran est inimitable » ne pourrait jamais être totalement 

validé, et ce même dans le cas où le Coran l’emportait systématiquement sur ses 



9 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

concurrents. À l’inverse, un seul échec suffirait à falsifier l’hypothèse, et donc à prouver 

qu’elle est erronée. 

Un Coran vraiment inimitable ? 

Un dogme contesté 

 

     On a vu précédemment que le dogme de l’inimitabilité du Coran était apparu de 

façon progressive, pour ne s’imposer qu’à une époque tardive. Or, ce dogme n’a pas 

toujours été reçu favorablement chez les théologiens musulmans. Certains avancèrent 

ainsi l’idée que les hommes étaient parfaitement capables d’imiter, voire de surpasser 

le style du Coran, mais qu’ils en ont été « détournés » par Allah : c’est la théorie du 

détournement (sarfa). Cette idée fera de nombreux adeptes chez les théologiens 

musulmans, parmi lesquels se trouve Bishr al-Marîsî (m. 833), qui, aux dires de ses 

adversaires, considérait la poésie profane comme parfaitement égale au Coran22. Mais 

c’est surtout au savant mutazilite al-Nazzam (m. 845) que l’on doit la popularisation 

de cette doctrine. Pour lui, non seulement la composition du Coran (naẓm al-Qurʾān) 

n’était pas une preuve de la prophétie de Muhammad, mais il était également possible 

pour de simples créatures de produire un livre semblable au Coran23. Al-Murdâr 

(m. 841) soutenait un point de vue similaire, allant même jusqu’à déclarer que les 

humains pouvaient surpasser le livre d’Allah en termes d’éloquence24. Le savant 

andalou Ibn Hazm (m. 1064) s’est lui aussi vivement opposé au dogme de l’inimitabilité 

du Coran dans un des chapitres de son ouvrage Al-Fiṣal fî-l-milal wa-l-hawâʼ wa-l-

niḥa.  

 

Les libres-penseurs 

     De nombreux libre-penseurs, à l’intérieur du monde arabo-musulmans, ont eux 

formulé des critiques contre l’inimitabilité du Coran. Comme le souligne Rodinson, « la 

beauté du style coranique a été contestée énergiquement par ceux qui, pour une raison 

ou une autre, échappaient à l’envoûtement collectif. Au Moyen Age, plusieurs libres 

penseurs musulmans écrivirent des livres intitulés, mo‘âradat al-qor’ân, ce qu’on peut 

traduire à peu près par « l’Anti-Coran ». On peut citer en particulier le célèbre 

philosophe et médecin al-Razi (m. 925). Ce dernier, protégé en vertu de l’immense 

prestige dont il bénéficiait déjà à l’époque, pouvait écrire : 

Nous pouvons certes produire mille [compositions] semblables, [tirées] des œuvres de 

rhétoriciens, d’orateurs éloquents et de poètes de valeur, qui sont plus adéquatement 

formulées et qui exposent les sujets plus succinctement. Elles transmettent mieux le sens 

et leur prose rythmée est d’un mètre meilleur […]. Tu parles d’une œuvre qui raconte les 

histoires des anciens et qui, en même temps, est pleine de contradictions et ne contient 

 
22 Abū al-Ḥasan ʿAbd al-ʿAzīz ibn Yaḥyā ibn Muslim al-Kinānī al-Makkī, Al-Ḥaydah wa l-Iʿtizār fī al-
Radd ʿAlā man Qāla bi khalq al-Qurʾān, Maktaba al-ʿUlūm wa l-Ḥikam, 2002, pp. 72-83. 
23 Abū Yaʿlā Muḥammad ibn al-Ḥusayn Ibn al-Farrāʾ, Muʿtamad fī Uṣūl al-Dīn, Wadīʿ Zaydān Ḥaddād, 
1974, p. 277. 
24 Muhammad al-Shahrastānī, Kitāb al–Milal wa al-Nihal, vol. 1, p. 30, 69-70.  



10 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

aucune information ou explication utile. Et ensuite tu dis : « produis quelque chose de 

semblable ! »25 

Un autre savant, Al-Warraq (m. 861), réfutera également l’inimitabilité coranique, en 

arguant notamment que les adversaires de Muhammad étaient en guerre contre lui, ce 

qui les avait distraits de relever le défi. Al-Warraq jugeait en outre que la qualité 

littéraire du Coran était inférieure à celle du poète Aktam ibn Sayfi, contemporain du 

Prophète et connu pour ses célèbres proverbes de sagesse26.  

Coran et poésie     

     La tradition musulmane a conservé plusieurs hadîths qui montrent que les 

contemporains du Prophète n’étaient pas toujours capables de faire la distinction entre 

le Coran et certains poèmes composés par de simples mortels. Le Compagnon du 

Prophète Abu Bakra raconte : « J’étais chez le Prophète alors qu’un bédouin récitait 

[un texte] Je lui dis : Ô envoyé d’Allah, est-ce du Coran ou de la poésie ? Il me répondit : 

C’est tantôt l’un, tantôt l’autre »27. Dans une autre version, c’est cette fois le futur calife 

Abu Bakr (à ne pas confondre avec Abu Bakra !) qui rapporte un récit très similaire : 

« J’étais chez le Prophète et son poète lui récitait [de la poésie]. Je lui dis : Ô envoyé 

d’Allah, est-ce du Coran ou de la poésie ? Il me répondit : C’est tantôt l’un, tantôt 

l’autre »28. Un autre récit rapporte une situation pour le moins cocasse : Abdullah ibn 

Rawaha, un Compagnon du Prophète, est surpris par sa femme en plein ébat sexuel 

avec une esclave. Comme il nie les faits, sa femme lui demande de réciter le Coran pour 

prouver sa bonne foi. Mais étant en état d’impureté, il ne peut le faire, et récite à la 

place de la poésie. Sa femme n’y verra que du feu29. Les sources relatent également 

qu’en Irak, au 8e siècle, on récitait parfois dans les mosquées de la poésie arabe en 

pensant qu’il s’agissait du Coran30. Toujours en Irak, à Basra, où des libre-penseurs 

musulmans avaient l’habitude de se réunir autour du célèbre poète Bashar ibn Burd 

(m. 785), on s’adonnait à des imitations du Coran, souvent jugées meilleures que 

l’original : « ton poème est meilleur que tel ou tel autre verset du Coran »31, disait-on.  

Musaylima 

     À la mort de Muhammad, les sources arabo-musulmanes rapportent que l’Arabie 

s’enfonça dans de violents conflits provoqués par des opportunistes qui revendiquaient 

le titre de prophète. Parmi ces « faux prophètes » se trouve un certain Musaylima, qui 

avait cherché à ridiculiser le Coran en produisant des textes parodiques, dont aucun 

n’a survécu jusqu’à nous, bien que les historiens musulmans nous assurent que ses 

parodies étaient de piètre qualité (notons qu’il eût été étonnant qu’ils disent l’inverse !) 

Cela n’empêcha pas Musaylima de faire de nombreux adeptes au point de devenir une 
 

25 Abu Bakr Mohammad Ibn Zakariya al-Razi, A'lâm al-nubuwwah, Salah al-Sawi, 1977, p. 31. 
26 Al Imâm Abul Mansûr Al Mâturîdî, Kitâb al-tawhid, éd. F. Kholeif, Dar el-Machreq, 1970, pp. 191. 
27 'Ala al-Din 'Ali ibn 'Abd-al-Malik Husam al-Din al-Muttaqi al-Hindi, Kanz al-'Ummâl, vol. 3, pp. 581-
582, n°8001. 
28 Raghib Isfahani, Muhadarat al-Udaba, vol. 1, p. 79. 
29 Uthman ad-Darimi, Ar-Rad 'ala al-Jahmiyyah, p. 56. Voir aussi Al-Dhahabî, Siyar a`lam al-nubala', 
vol. 1, p. 237. 
30 Jack Tannous, The Making of the Medieval Middle East: Religion, Society, and Simple Believers, 
Princeton University Press, 2018, p. 272. 
31 Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien, Halle a.S., Niemeyer, 1889, vol. 2, p. 402. 



11 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

menace sérieuse pour la oumma naissante, et les savants islamiques durent déployer 

beaucoup d’énergie pour le combattre et censurer ses écrits. N’est-ce pas là justement 

un indice que ces derniers n’étaient pas aussi médiocres ? Comme l’écrit très justement 

Issa Boullata, « la tradition islamique ne l’aurait pas qualifié de « Menteur » et dépensé 

autant d’énergie pour le ridiculiser s’il avait été incapable de produire de beaux vers ou 

de la prose bien rimée dans le style des devins, qui pouvaient être raisonnablement 

comparés au Coran »32. De manière intéressante, l’explorateur anglais William 

Palgrave, qui voyagea en Arabie dans les années 1860, raconte qu’à cette époque 

encore, Musaylima avait encore des partisans dans la région du Najd, au centre de la 

péninsule, qui continuaient de réciter les textes qu’on lui attribuait33. Le triomphe du 

wahhabisme dans les années suivantes les enterrera une bonne fois pour toutes.  

 

Ibn al-Muqaffa 

     Mentionnons également le cas d’Ibn al-Muqaffa (m. 756), un savant d’origine perse 

converti à l’islam dans sa jeunesse, ce qui ne l’empêcha pas de garder son esprit 

critique. L’historien Josef van Ess a retrouvé dans un ouvrage sept fragments de textes 

attribués à al-Muqaffa, qui s’apparentent clairement à une réponse au défi coranique. 

On y retrouve surtout des versets du Coran recombinés les uns avec les autres, donnant 

naissance à une version remixée du texte. Le but, apparemment, est de « montrer que 

le matériel coranique peut être réarrangé, avec un effet semblable, suivant une nouvelle 

forme de prose rimée »34, ou encore de « montrer la banalité du langage coranique »35. 

Mais dans le dernier fragment retrouvé, il écrit ce qui devait être à l’origine la 

conclusion de son travail : 

Il reste que les deux textes [le Coran et sa parodie] sont dans la même position, si bien 

que la foi ne peut faire preuve de préférence entre eux, exaltant l’un et diminuant l’autre. 

Par suite [on devrait] réciter l’un des deux aussi fréquemment que l’autre et considérer 

sa formulation aussi agréable et linguistiquement correcte que celle de l’autre. Car c’est 

par l’accoutumance que les gens trouvent agréables des [textes] récités et apprécient 

nourriture, boisson et acte sexuel et c’est par déplaisir et manque d’expérience qu’ils en 

sont détournés et s’éloignent de ce qui est droit.36 

Dominique et Urvoy Marie-Thérèse précisent que « ce fragment n’a pas été repris dans 

toutes les sources manuscrites, signe qu’il était plus gênant encore que les autres. Il est 

le premier témoignage d’un questionnement sur le rapport du texte au public, sa 

réception et son influence psychologique »37. Quant à Al-Muqaffa, il fut exécuté en 756 

sur l’ordre du calife al-Mansour. 

 

 
32 Issa J. Boullata, « Parody of the Koran », EQ, vol. 4, p. 23. 
33 William G. Palgrave, Narrative of a year’s journey through central and eastern Arabia, 1865, vol. 1, 
p. 382. 
34 Josef van Ess, « Some Fragments of the Mu’aradat al-Quran Attributed to Ibn al-Muqaffa’ », in 
Hinrich Biesterfeldt (éd.), Kleine Schriften by Josef van Ess, Brill, 2018, p. 956. 
35 Ibid, p. 958. 
36 Ibid, pp. 962-3 
37 Marie-Thérèse & Dominique Urvoy, op. cit., p. 56. 



12 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

Remarques conclusives 

     Dans sa Philosophy of Religion, Samuel Lebens résume l’argumentaire musulman 

sur l’inimitabilité du Coran à travers le syllogisme suivant : 

1. Le Coran est inimitable. 

2. Si le Coran est inimitable, alors l’islam est vrai. 

3. Le Coran étant inimitable, l’islam est vrai38. 

L’essentiel de l’argumentation repose sur la première prémisse, à savoir l’idée que le 

Coran est inimitable. Or, on a vu que c’est là que se situe le nœud du problème. En 

effet, il est impossible de prouver que le Coran est véritablement inimitable. Les 

critères que devrait que devrait remplir l’imitation sont trop vagues, mal définis et 

subjectifs pour permettre une évaluation tout à fait objective. À ce jour, la proposition 

« le Coran est inimitable » reste une affirmation totalement gratuite et dénué de 

fondement historique et scientifique. Les « preuves » apportées par ceux qui s’en font 

les avocats consistent le plus souvent en des récits internes à la tradition musulmane 

(on a donc affaire à un raisonnement souvent circulaire et sans corroboration 

extérieure). Certes, les sources littéraires musulmanes ne manquent pas de rapporter 

des récits où les adversaires de Muhammad deviennent bouche-bée en entendant la 

récitation du Coran et reconnaissent sa beauté prodigieuse. Par exemple, ‘Utba ibn 

Rabi’, un des chefs des Quraychites, se serait adressé aux siens en ces termes après 

qu’on lui fit écouter une sourate du Coran :  

J’ai entendu un discours tel que je n’en avais jamais entendu auparavant, par Dieu. Ce 

n’est ni de la poésie, ni de la magie, ni de la divination. Ô gens de Quraysh, obéissez-moi. 

Laissez cet homme poursuivre ce qu’il fait et laissez-le tranquille39.  

Cependant, prendre ce type de récit pour argent comptant serait faire preuve d’une 

trop grande naïveté. Au risque d’énoncer une évidence, on rappellera que les 

adversaires du Prophète n’ont laissé derrière eux aucun écrit. Tout ce qu’on a, ce sont 

des propos que leur attribue la tradition musulmane dans des récits postérieurs qu’elle 

sélectionna à sa guise, et qu’elle fabriqua parfois de toutes pièces pour les besoins de la 

cause. Comme le résume fort bien Erkki Kojonen, « cela signifie que des propos comme 

celui attribué à ‘Utba […] ne devraient pas être perçus comme représentant de manière 

fiable le véritable point de vue des opposants [de Muhammad, ndlr], mais plus 

vraisemblablement comme le reflet de l’apologétique islamique ultérieure »40. On peut 

d’ailleurs se poser la question suivante : en supposant que ces récits soient vrais, et que 

les adversaires du Coran étaient parvenus à produire quelque chose de similaire voire 

supérieur en réponse au « défi », les historiographes musulmans auraient-ils pris la 

peine de reprendre et consigner par écrit ces récits compromettants ? Il est permis d’en 

douter. 

 
38 Samuel Lebens, Philosophy of Religion: The Basics, Routledge 2023, p. 79. 
39 Al-Jurjânî, Three Treatises on the I’jaz of the Qur’an, éd. Par M. K Ahmad & M. Z. Sallam, Garnet 
Publishing, 2015, p. 90. 
40 Erkki Kojonen, « On Literary Miracles and Social Credibility: The Epistemology 
of an Islamic Argument », Religions, vol. 16, p. 5. 



13 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

     Parfois, les apologistes de l’islam n’hésitent pas à citer d’anciens orientalistes qui 

firent l’éloge des qualités littéraires du Coran. Il convient de noter que les apologistes 

font souvent un usage très sélectif des propos d’orientalistes ou de philosophes 

européens au sujet du Coran. On en revient au problème du « bon » et du « mauvais » 

arabisant déjà rencontré plus haut. Les orientalistes qui ont tenu des propos élogieux 

sur le Coran ont tendance à être mis en avant et à servir d’argument d’autorité. En 

revanche, ceux qui se sont montrés plus critiques sur les qualités littéraires du Coran 

sont la plupart du temps ignorés, et quand ils sont cités, c’est seulement pour leur 

intenter des procès en incompétence ou en « islamophobie ». On notera curieusement 

que l’orientaliste allemand Theodor Nöldeke (m. 1930), dont les études pionnières sur 

le Coran continuent d’exercer une influence dans la recherche contemporaine, n’est 

pratiquement jamais cité par les apologistes. Il est pourtant l’auteur d’une des 

premières (sinon de la toute première) publication portant spécifiquement sur le style 

du texte coranique. Le silence des apologistes vient probablement du fait qu’ils ne 

peuvent tirer aucune citation sensationnaliste du savant allemand, qui se contente il 

est vrai d’analyser froidement la syntaxe du Coran en y relevant les erreurs et les 

incohérences41. Par ailleurs, la plupart des orientalistes qui ont chanté les éloges du 

Coran ne se sont jamais convertis à l’islam. Or, cela vient réfuter la prémisse affirmant 

que si le Coran est inimitable, alors il est (forcément) d’origine divine. On peut 

reconnaitre la beauté d’un texte sans en conclure pour autant à une origine 

suprahumaine. Tout comme on peut penser que le Requiem de Mozart surpasse tous 

les morceaux de musique sans être obligé d’en déduire que la partition du compositeur 

autrichien lui a été révélée par Dieu.  

     Dans un tout autre registre, on pourrait par ailleurs se demander, non pas si le Coran 

est inimitable, mais s’il n’est pas lui-même une « imitation ».  Le Coran, en effet, n’est 

pas « descendu » du ciel. Il est le fruit d’un contexte donné, celui du Proche-Orient 

antique, dont il conserva la marque. Le lecteur habitué à nos publications est 

maintenant bien familier de la question des « sources » du Coran, qui met en lumière 

la dépendance du texte coranique envers des écrits antérieurs (Talmud, textes 

syriaques, livres apocryphes, etc.) Pour citer l’exemple le mieux connu, le verset 5 : 32, 

qui contient la célèbre maxime « celui qui tue un homme, c’est comme s’il tuait 

l’humanité », est en fait une citation quasiment mot pour mot d’un passage du 

Talmud42. Dans un cas comme celui-ci, où c’est manifestement le Coran qui « imite » 

un texte antérieur, comment envisager le dogme de l’inimitabilité ? Comment un texte 

« imitant » peut-il lui-même être « inimitable » ? Il y a là, semble-t-il, un impensé de 

la tradition islamique. On rétorquera peut-être que c’est le style et l’éloquence 

supposée du Coran qui sont inimitables, et non le contenu même du texte – lequel peut 

avoir des antécédents dans des écrits antérieurs. Mais même dans ce cas, le problème 

demeure, car le style du Coran n’est pas toujours parfaitement distinct des écrits qui 

lui sont contemporains ou qui l’ont précédé. Une future publication reviendra en détail 

sur la question du style du Coran, où une analyse comparative nous permettra de 

 
41 Theodor Nöldeke, Remarques critiques sur le style et la syntaxe du Coran, Adrien Maisonneuve, 1953. 
42 Voir notre article : https://al-kalam.fr/le-coran/les-sources-du-coran/abel-et-cain/celui-qui-tue-un-
homme/ 



14 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

dresser des similitudes intéressantes avec divers corpus littéraires de l’Antiquité. Pour 

l’heure, nous nous contenterons de quelques brèves remarques. 

     Tout d’abord, on peut rapprocher le style du Coran et celui de la poésie arabe 

préislamique. Le sujet doit être abordé avec beaucoup de précaution dans la mesure où 

l’authenticité de la poésie préislamique, dont on ne possède que des recensions 

tardives, reste débattue par les historiens. Néanmoins, les recherches épigraphiques 

menées dans la péninsule ont permis de mettre au jour plusieurs inscriptions de nature 

poétique. Ahmad al-Jallad note à ce propos que « les quelques textes poétiques 

découverts jusqu’à maintenant présentent des parallèles structurels frappants avec le 

Coran, en particulier avec les sourates plus courtes et mystiques »43. Le Coran est écrit 

en grande partie en prose rimée, un genre littéraire appelé saj’, que les poètes et devins 

arabes avant l’islam utilisaient dans leurs propres récitations44. Par ailleurs, le texte 

coranique se fait de nombreuses fois l’écho des adversaires du Prophète qu’ils accusent 

d’être un poète (par exemple 5 : 25 ; 52 : 30, etc.) Parfois, le Coran récuse directement 

cette idée : « Ce n’est ni la parole d’un poète/ ni la parole d’un devin ! » (69 : 41-42). 

Ces accusations répétées montrent que les contemporains du Prophète ne voyaient rien 

qui distinguât le Coran de la simple poésie ou des « contes des anciens » (25 : 5) qu’ils 

entendaient à longueur de journée. 

     La recherche des antécédents stylistiques du Coran nous amène également à 

regarder du côté de la littérature syriaque. Les auteurs syriaques, on le sait, avaient 

souvent recours à la poésie, ou plus précisément à des pièces homilétiques appelées 

mîmrê (au singulier : mîmrô). Or, les historiens ont depuis longtemps remarqué les 

similitudes parfois frappantes qui existent entre le texte coranique et certaines 

homélies syriaques. De telles similitudes concernent non seulement le contenu du 

texte, mais également le style. Au sujet de l’eschatologie, thème récurrent dans le Coran 

comme dans les textes syriaques, Tor Andrae note ainsi qu’il y a de part et d’autre « un 

seul et même schéma homilétique »45. Plus récemment, Paul Neuenkirchen et Gabriel 

S. Reynolds ont montré que certaines parties du Coran se donnent à lire comme une 

version arabe de textes liturgiques et homilétiques syriaques, partageant des affinités 

sur le plan thématique, mais également phraséologique et stylistique46. Dans un 

registre un peu différent, Michel Cuypers souligne que la composition du Coran obéit 

à un ensemble de règles que l’on retrouve également dans les textes de la Bible ainsi 

que dans divers écrits du Proche-Orient (textes pharaoniques, akkadiens, ougaritiques, 

etc.) Ces règles forment ce qu’il est convenu d’appeler la « rhétorique sémitique »47. 

 
43 Ahmad al-Jallad, « The Linguistic Landscape of Pre‑Islamic Arabia: Context for the Qur’an », in 
Mustafa Shah & Muhammad Abdel Haleem (éds.), The Oxford Handbook of Qur’anic Studies, Oxford 
University Press, 2020, p. 121. 
44 Voir notamment Devin J. Stewart, « Saj' in the Qur'an: Prosody and Structure », Journal of Arabic 
Literature, vol. 21 (2), pp. 101-139. 
45 Tor Andrae, Les origines de l’islam et le christianisme, Adrien Maisonneuve, 1955, p. 145. 
46 Voir Paul Neuenkirchen, « Late Antique Syriac Homilies and the Quran: A Comparison of Content 
and Context », Mélanges de l’Institut dominicain d’études orientales, vol. 37, pp. 3-28 ; Gabriel S. 
Reynolds, The Qurʾān and its Biblical Subtext, Routledge, 2010, p. 232 sqq. Le lecteur pourra trouver 
un exemple d’une similitude pour le moins frappante entre un verset du Coran et une homélie de Jacques 
de Saroug dans notre article : https://al-kalam.fr/le-coran/les-sources-du-coran/la-creation/le-vol-
des-oiseaux/ 
47 Michel Cuypers, La composition du Coran, Éditions J. Gabalda et Cie, 2011. 



15 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

Ainsi, du point de vue de sa structure rhétorique, le Coran s’inscrit clairement dans la 

culture scribale du Proche-Orient de l’Antiquité, dont il reprend les codes et les 

méthodes. Les exemples de ce genre pourraient être multipliés, qui montrent que le 

style du texte coranique répond à des schémas bien connus dans l’Antiquités, lesquels 

il reproduit. Évidemment, il ne s’agit pas de nier au Coran son originalité, laquelle il a 

de toute façon. En revanche, l’approche comparative permet de resituer le texte 

coranique dans le contexte littéraire qui l’a vu naitre, et dont il est le produit. 

     En guise de conclusion, que peut-on dire au sujet de l’inimitabilité supposée du 

Coran ? On a vu que la doctrine n’était apparue que tardivement, et encore de manière 

très progressive, et qu’elle rencontra sur sa route de nombreux critiques musulmans, 

dont certains en payèrent le prix de leur vie. On a vu également que le caractère 

inimitable du Coran est difficilement « testable » et qu’il est pratiquement impossible 

d’en faire la démonstration scientifique indépendante de tout précepte religieux. Il est 

bien sûr permis de croire que le Coran est inimitable, mais il ne peut s’agir là que d’une 

assertion théologique, relevant de la foi et la sensibilité propre à chacun. Enfin, nous 

avons attiré l’attention sur le fait que le Coran, tout en étant une œuvre arabe originale 

du 7e siècle, possède un certain nombre de sources et de modèles littéraires, qui redent 

de fait caduc toute prétention à l’inimitabilité. 

 


