
1 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

La conversion d’Abraham 

 

 

Introduction 
     Le Coran rapporte qu’Abraham abandonna la religion de ses ancêtres, qui vouaient 

un culte aux astres célestes, alors qu’il observait le ciel. Il se rendit compte alors que le 

soleil, la lune et les étoiles finissaient toujours par disparaitre et qu’il était vain de les 

adorer : 

Quand la nuit l'enveloppa, il observa une étoile, et dit « Voilà mon Seigneur ! » Puis, 

lorsqu'elle disparut, il dit : « je n'aime pas les choses qui disparaissent ».    Lorsqu'ensuite 

il observa la lune se levant, il dit : « voilà mon Seigneur ! » Puis, lorsqu'elle disparut, il 

dit : « Si mon Seigneur ne me guide pas, je serai certes du nombre des gens égarés ». 

Lorsqu'ensuite il observa le soleil levant, il dit : « Voilà mon Seigneur ! Celui-ci est plus 

grand ». Puis lorsque le soleil disparut, il dit : « O mon peuple, je désavoue tout ce que 

vous associez à Allah ». Je tourne mon visage exclusivement vers Celui qui a créé les cieux 

et la terre [...] (6 : 76-79). 

On le voit, dans ce récit, Abraham a recours à un raisonnement déductif : comme les 

astres ne demeurent pas éternellement dans le ciel, ils n’ont rien de divin. Il faut donc 

les rejeter pour n’adorer que le seul vrai Dieu. Le lecteur familier des textes de la Bible 

aura noté que cette histoire en est absente. Nous verrons en effet que le Coran s’inspire 

de textes apocryphes juifs. 

L’influence du stoïcisme 

     Dans l’Antiquité, l’adoration des astres était une pratique courante. Cependant, elle 

fut rejetée par certains philosophes grecs. Il semble que les stoïciens furent les 

premiers à émettre une critique systématique contre ce culte. Leur argumentation est 

la suivante : « tandis que tous les autres [dieux], comme les astres, comme la lune, 

comme le soleil lui-même, enchaînés à la matière, nés avec le cosmos, sont destinés à 

être avec lui détruits ou transformés, un seul résiste au temps, échappe aux révolutions, 

reste inaltérable à jamais : c’est le dieu, le seul qui mérite ce nom, le dieu par 

excellence »1. On remarquera que ce raisonnement se rapproche très fortement de celui 

adopté par l’Abraham coranique. Pour autant, il parait peu probable que les milieux 

producteurs du Coran aient eu connaissance directe de la philosophie stoïcienne. Il 

faut donc qu’il y eût un intermédiaire.  

 

 
1 Paul Decharme, La critique des traditions religieuses chez les Grecs, des origines au temps de 
Plutarque, A. Picard, 1904, pp. .265-266. 



2 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

 

L’intermédiaire juif 

     Or, cet intermédiaire n’est pas difficile à trouver : il s’agit du judaïsme, dont les 

grands auteurs de l’Antiquité avaient assimilé la pensée grecque. L’historien juif 

Flavius Josèphe, qui écrit au premier siècle de notre ère, nous livre ainsi un portrait 

mythique d’Abraham dépeint sous les traits d’un philosophe grec en quête de savoir : 

[Abraham] fut le premier à oser montrer que Dieu, créateur de l’univers, est Un. […] Il 

avait déduit ces conceptions des évolutions de la terre et de la mer, de la course du soleil 

et de la lune, et de tous les phénomènes célestes : si tous ces corps avaient une puissance 

à eux, jugeait-il, ils auraient pourvu à leur propre régularité ; mais comme tel n’est pas le 

cas, il est manifeste que même les actions auxquelles ils concourent pour notre plus 

grand profit ne proviennent pas de leur autorité propre, mais procèdent de la force de 

celui qui les dirige, auquel seul il convient d’adresser hommages et actions de grâce. 

(Antiquité juives 1, 154-156)  

L’Abraham aux accents stoïciens décrit par Flavius Josèphe ressemble beaucoup à 

l’Abraham coranique. Comme lui, il déduit sa croyance en un dieu unique par 

l’observation du cosmos et par l’intelligence. Un autre texte antique présente un grand 

intérêt pour notre sujet : il s’agit de l’Apocalypse d’Abraham, un texte apocryphe écrit 

au 1er siècle, sans doute par des juifs proches de la secte de Qumran. Le texte met dans 

la bouche d’Abraham les propos suivants : 

Plus que la terre, j’appellerai digne de vénération le soleil, car il éclaire de ses rayons le 

monde et les différentes atmosphères. Mais celui-là, non plus je ne le  placerai parmi les 

dieux, car la nuit, sa course est assombrie par nuées. Et pas plus je ne nommerai dieu la 

lune et les étoiles, car elles aussi, en leur temps, la nuit, obscurcissent leur lumière. 

Ecoute, Térah, mon père, je vais chercher devant toi le dieu qui a créé toutes choses, et 

non des dieux inventés par nous2. 

La similitude entre l’Apocalypse d’Abraham et le passage coranique parait évident : 

dans les deux cas, Abraham observe tour à tour le soleil, les étoiles et la lune, et refuse 

de leur vouer un culte en prétextant qu’ils finissent inévitablement par disparaitre. 

Dans les deux cas encore, il en tire la conclusion que c’est le dieu unique qu’il convient 

d’adorer. Précisons qu’un récit très similaire se trouve dans deux autres textes juifs, le 

Livre des Jubilées, daté du 2e siècle, et le Midrash Rabba3. 

 

 

 

 

 
2 La Bible, Ecrits intertestamentaires, Paris : Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1987, p. 1703. 
3 Voir Gabriel S. Reynolds, The Qur’an and Its Biblical Subtext, Routledge, 2010, p. 77 sqq. 



3 
 

 
Al-kalam.fr © – La première référence mondiale sur les origines de l’islam. 

 

Tableau comparatif 

Apocalypse d’Abraham Coran 
Plus que la terre, j’appellerai digne de 
vénération le soleil, car il éclaire de 
ses rayons le monde et les différentes 
atmosphères.  Mais celui-là, non plus je 
ne le placerai parmi les dieux, car la 
nuit, sa course est assombrie par 
nuées. 

Lorsqu'ensuite il observa le soleil 
levant, il dit : « Voilà mon Seigneur ! 
Celui-ci est plus grand ». Puis lorsque le 
soleil disparut, il dit : « O mon peuple, 
je désavoue tout ce que vous associez à 
Allah ». 

Et pas plus je ne nommerai dieu la 
lune et les étoiles, car elles aussi, en 
leur temps, la nuit, obscurcissent 
leur lumière. 

Quand la nuit l'enveloppa, il observa 
une étoile, et dit « Voilà mon 
Seigneur ! » Puis, lorsqu'elle disparut, il 
dit : « je n'aime pas les choses qui 
disparaissent ». 

Ecoute, Térah, mon père, je vais 
chercher devant toi le dieu qui a 
créé toutes choses. 

Je tourne mon visage exclusivement 
vers Celui qui a créé les cieux et la 
terre. 
 


